
 

 

Istituto Edith Stein – Edi.S.I. 

    Associazione di Promozione Sociale 
e Associazione Privata di fedeli 

per Formazione   in Scienze umane 
   nella Vita Consacrata e 
     Comunità Educative  

Ecclesiali e Sociali 

Edi.S.I. 

 

 

 

Sede Centrale  Edi.S.I. 

Corso Sardegna  66  int. 18 – 16142 Genova 
tel. 010.81.11.56 (ore 9.00 – 12.00 e 15,00 – 17,00) 

cell. 338.280.76.23  e  338.50.75.610 
e-mail   istedisi@virgilio.it   

 edisi.segreteria@gmail.com 
sito   www.edisi.eu 

 
 

 

 

Lectio divina  
28  dicembre  2025  -   3  gennaio 2026 
Sussidio per la preghiera personale  

sia in Chiesa che altrove 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Edi.S.I.  2

Lectio della domenica   28   dicembre  2025 

 
Domenica  dell’Ottava di Natale   (Anno  A) 
Sacra Famiglia di Gesù, Maria e Giuseppe 
Lectio :   Libro  del  Siracide  3,  3  -  7.  14  -  17 
               Matteo  2, 13  -  15. 19  -  23 
 
 
1) Orazione iniziale  
O Dio, nostro creatore e Padre, tu hai voluto che il tuo Figlio crescesse in sapienza, eta� e grazia 
nella famiglia di Nazaret; ravviva in noi la venerazione per il dono e il mistero della vita, perche� 
diventiamo partecipi della fecondita� del tuo amore. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Libro  del  Siracide  3,  3  -  7.  14  -  17 
Il Signore ha glorificato il padre al di sopra dei figli e ha stabilito il diritto della madre sulla prole. 
Chi onora il padre espìa i peccati e li eviterà e la sua preghiera quotidiana sarà esaudita. 
Chi onora sua madre è come chi accumula tesori. 
Chi onora il padre avrà gioia dai propri figli e sarà esaudito nel giorno della sua preghiera. 
Chi glorifica il padre vivrà a lungo, chi obbedisce al Signore darà consolazione alla madre. 
Figlio, soccorri tuo padre nella vecchiaia, non contristarlo durante la sua vita. 
Sii indulgente, anche se perde il senno,e non disprezzarlo, mentre tu sei nel pieno vigore. 
L'opera buona verso il padre non sarà dimenticata, otterrà il perdono dei peccati, rinnoverà la tua 
casa. 
 
3) Commento 1  su Libro  del  Siracide  3,  3  -  7.  14  -  17 
● Questo  brano  si  situa  nella  prima  parte  del  libro  del  Siracide  (Sir  1,1–42,14),  la  quale 
contiene  una  grande  raccolta  di  proverbi  riguardanti  le  più  svariate  situazioni  di  vita.   
I versetti scelti dalla liturgia sono ricavati da un piccolo complesso riguardante i doveri verso i 
genitori (Sir 3,1-18). In esso sono riportate diverse massime sapienziali che rappresentano un 
commento  del  quarto  comaI ndamento.  La  liturgia  riporta  una  parte  del  testo  come  appare 
nella  versione  greca,  mentre  nella  neo-volgata  la  numerazione  è  leggermente  diversa.  Nel 
testo liturgico è stato eliminato il versetto introduttivo, nel quale si dice che è il padre stesso che  
parla,  invitando  i  suoi  figli  ad  ascoltare  le  sue  parole  perché  da  esse  dipende  la  loro 
salvezza. Sono anche eliminati alcuni versetti intermedi (vv. 7-11).  
Il brano liturgico si apre affermando che Dio ha glorificato il padre al di sopra dei figli, cioè ha  
stabilito  la  sua  autorità  all’interno  della  famiglia;  riguardo  alla  madre  si  dice semplicemente  
che  ha  stabilito  il  suo  diritto  sulla  prole  (v.  2).  La  struttura  della  famiglia patriarcale  viene  
qui  definita  come  espressione  di  una  precisa  volontà  di  Dio.  Il  brano prosegue poi con una 
serie di sei participi che indicano il corretto comportamento dei figli verso i genitori con i vantaggi 
che ne derivano. 
Anzitutto il figlio che onora (timaô) il padre espia i peccati (cfr. Es 20,12). Il verbo timaô  è lo stesso 
che indica il rapporto con Dio, ispirato a reverenza e obbedienza. Il padre quindi rappresenta Dio 
nella famiglia. Il figlio che lo onora compie un gesto di culto verso Dio che, come avviene nei 
sacrifici, ha la potenza di espiare (exilaskomai), cioè di eliminare i peccati. In parallelismo con 
questa massima si dice poi che chi onora (ho doxazôn) la madre accumula tesori. Non si dice di 
che tesori si tratti, ma si può intuire che l’autore pensi alla pace familiare, di cui la madre è 
custode. 
Nella massima successiva si avverte che «chi onora» (ho timôn) il padre avrà soddisfazione dai 
suoi figli e sarà esaudito nel giorno della preghiera (v. 5). Si applica qui il principio della pari 
compensazione: ciascuno riceverà quello che ha dato; chi onora il padre non riceve la ricompensa 
solo dai figli, ma anche da Dio, che egli rappresenta. 

                                                 
1  www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net -  www.nicodemo.net  - don Giuseppe Ferretti  in  
www.vergatonews24.it 



Edi.S.I.  3

Il  proverbio  seguente  (v.  6a)  non  fa  che  riprendere  la  benedizione  che  nel  decalogo  è 
collegata  all’osservanza  del  quarto  comandamento:  essa  garantisce  una  lunga  vita  a  chi 
glorifica il padre, ma viene omesso il riferimento alla terra, cosa comprensibile per persone che 
vivono ormai nella diaspora. Nella massima successiva (v. 6b) si collega l’obbedienza a Dio con  il  
conforto  dato  alla  madre:  sullo  sfondo  si  intuisce  il  tema  della  catechesi  svolta  dai genitori 
nei confronti dei figli (cfr. Dt 6,20-25): la madre può sentirsi soddisfatta quando essi obbediscono ai 
comandamenti di Dio.  
Segue  una  piccola  raccolta di  massime,  omesse  nel  brano  liturgico,  in  cui  soprattutto  si 
sottolinea l’importanza della benedizione del padre e la necessità di onorarlo e servirlo anche 
quando egli per qualche motivo non ne è degno (vv. 7-11).  
Il testo liturgico riprende poi con una massima in cui si esorta il figlio a soccorrere il padre e a non 
contristarlo durante la sua vita (v. 12); inoltre il figlio deve essere indulgente verso il padre anche 
se egli perde il senno e a non disprezzarlo mentre lui è nel pieno vigore (v. 13). 
Infine  si  afferma  che  l’opera  buona  (eleêmosynê)  compiuta  verso  il  padre  non  sarà 
dimenticata, in quanto otterrà il perdono dei peccati (v. 14; cfr. v. 3).  
In questo brano appare chiaramente la struttura patriarcale della famiglia ebraica. In essa il padre 
viene considerato come l’autorità suprema, che si identifica con quella di Dio, che egli rappresenta. 
Anche nei confronti della madre si richiede pari onore, ma sempre in secondo piano rispetto 
all’obbedienza dovuta al padre. Questa è richiesta non soltanto da parte dei figli ancora  giovani,  
ma  anche  di  quelli  ormai  adulti,  i  quali  sono  tenuti  a  provvedere  ai  loro genitori  anche  
quando  non  fossero  più  nel  pieno  possesso  delle  loro  facoltà.  A  questa sottomissione  nei  
confronti  dei  genitori  vengono  annesse  le  stesse  benedizioni  di  cui  è portatrice l’alleanza. In 
questo testo appare, anche se non è tematizzato, il ruolo della famiglia nella trasmissione della 
fede. Se è vero che i figli devono onorare i genitori, è anche vero che questi devono rappresentare 
veramente Dio nella loro famiglia. Le indicazioni date da questo brano posso essere utili anche 
nella concezione moderna di famiglia, a patto che si sottolinei la  parità  di  genere  e  l’interazione  
di  tutti  i  suoi  membri  in  un  contesto  di  amore  e  di solidarietà. 
 
● In questo pezzo è messo in luce il compito di un padre che teme il Signore. Quindi un uomo di 
fede che desidera trasmettere il bene della fede ai suoi figli e li esorta ad ascoltare con attenzione i 
suoi consigli paterni per conoscere il Signore in profondità per amarlo e servirlo con le azioni e le 
parole; è un anticipo della missione apostolica della Chiesa. Il passo (Mt 21, 28-30): i due figli 
insegnano com’è importante il timore del Signore nella prova della vita, anche della fede. Il primo 
figlio dice al padre che non ha voglia di andare a lavorare nella vigna, ma poi si pente e ci andrà. 
Questo percorso interiore segna la fatica, la lotta che ci può essere prima di obbedire, ma la 
supera perché teme il Signore e sceglie di obbedire. Il secondo figlio dice: “Sì signore”, ma poi non 
andò. Si coglie che non vive nel timore del Signore. Infatti il suo cuore non è libero, è mosso 
dall’ipocrisia, l’opera delle tenebre e le tenebre non portano al bene e sceglie di non obbedire. V. 3: 
Chi onora il padre espia i peccati . La nota del testo approfondisce il versetto dicendo: “espia i 
peccati perché li evita con la preghiera quotidiana, l’obbedienza e l’amore. Chi onora la madre 
accumula tesori”. Ripete quello che è stato detto in precedenza perché espiare i peccati e 
accumulare tesori sono in armonia con il frutto dello Spirito. V, 7:Chi teme il Signore onora il padre 
e serve come padroni i suoi genitori. (Luca 2,51) segna il bellissimo esempio di Gesù, scese 
dunque con loro e venne a Nazareth e stava loro sottomesso. V. 9:La benedizione del padre 
consolida le case dei figli. (Gen. 27, 27-30) Ricorda Isacco quando trasmette la benedizione del 
Signore al primogenito Esaù, ma qui per rivelazione la benedizione cade sul figlio minore 
Giacobbe ed è una benedizione potente, gloriosa, di signoria e di sovranità e veramente consolida 
le case dei figli. Infatti si legge: “Popoli ti serviranno e genti si prostreranno davanti a te. Sii il 
Signore dei tuoi fratelli e si prostreranno davanti a te i figli di tua madre. Chi ti maledice sia 
maledetto, chi ti benedice sia benedetto” Domanda: ma oggi come dobbiamo accogliere la 
benedizione del Signore? V. 9: la benedizione della madre ne scalza le fondamenta. Ho pensato 
alla storia di Rebecca (Genesi 25) quando nella sua gravidanza Dio stesso le rivela: “due nazioni 
sono nel tuo seno e due popoli dal tuo grembo si divideranno; un popolo sarà più forte dell’altro e il 
maggiore servirà il più piccolo”. La rivelazione del Signore è molto chiara in Rebecca e fa di tutto 
perché la benedizione di Isacco? cada sul figlio più piccolo, Isacco. Penso che la scelta di 
Rebecca sia molto dolorosa perché tutti e due sono i suoi figli, e il maggiore ne aveva il diritto. Ma 



Edi.S.I.  4

Rebecca non si ferma al suo dolore, al suo sentire e si muove come Dio ha disposto. E come dice 
anche il Vangelo(Luca 14,26) “Se uno viene a me e non mi ama più di quanto ami suo figlio non 
può essere mio discepolo”. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura : dal Vangelo secondo  Matteo  2, 13  -  15. 19  -  23 
I Magi erano appena partiti, quando un angelo del Signore apparve in sogno a Giuseppe e gli 
disse: «Àlzati, prendi con te il bambino e sua madre, fuggi in Egitto e resta là finché non ti 
avvertirò: Erode infatti vuole cercare il bambino per ucciderlo». Egli si alzò, nella notte, prese il 
bambino e sua madre e si rifugiò in Egitto, dove rimase fino alla morte di Erode, perché si 
compisse ciò che era stato detto dal Signore per mezzo del profeta: «Dall'Egitto ho chiamato mio 
figlio». Morto Erode, ecco, un angelo del Signore apparve in sogno a Giuseppe in Egitto e gli 
disse: «Àlzati, prendi con te il bambino e sua madre e va' nella terra d'Israele; sono morti infatti 
quelli che cercavano di uccidere il bambino». Egli si alzò, prese il bambino e sua madre ed entrò 
nella terra d'Israele. Ma, quando venne a sapere che nella Giudea regnava Archelao al posto di 
suo padre Erode, ebbe paura di andarvi. Avvertito poi in sogno, si ritirò nella regione della Galilea 
e andò ad abitare in una città chiamata Nàzaret, perché si compisse ciò che era stato detto per 
mezzo dei profeti: «Sarà chiamato Nazareno». 
 
5) Riflessione 2  sul Vangelo secondo Matteo  2, 13  -  15. 19  -  23 
● Contempliamo la Santa Famiglia e, nelle parole del vangelo di questa festività, consideriamo 
Gesù, Maria e Giuseppe. 
Subito dopo l'adorazione dei Magi, Matteo narra nel suo Vangelo la fuga in Egitto, la strage degli 
innocenti e il ritorno dall'Egitto: tre episodi collegati alla storia della Santa Famiglia e presentati nel 
Vangelo come altrettanti compimenti di profezie dell'Antico Testamento. 
L'angelo del Signore è apparso in sogno a Giuseppe e gli ha detto: "Alzati, prendi con te il bambino 
e sua madre e fuggi in Egitto, e resta là finché non ti avvertirò, perché Erode sta cercando il 
bambino per ucciderlo". 
Dio, colui che è il Salvatore, agisce in diversi modi. 
Un tempo aveva salvato un altro Giuseppe, sempre in Egitto, facendo sì che sfuggisse ai suoi 
fratelli, uscisse dalla prigione e avesse, infine, autorità e potere per aiutare i suoi fratelli e l'intera 
famiglia di Giacobbe, suo padre. Davvero Dio salva in diversi modi. Questa volta salva la Santa 
Famiglia grazie all'aiuto di un altro "giusto": san Giuseppe, spinto ad obbedire alle parole 
dell'angelo proprio dalla sua fiducia nel disegno divino e nel compimento della volontà celeste. 
"Giuseppe, destatosi, prese con sé il bambino e sua madre nella notte e fuggì in Egitto", proprio 
mentre Betlemme e i dintorni stavano per risuonare di pianti e lamenti, provocati dalla strage degli 
innocenti. Dopo la morte di Erode, sempre obbedendo alle parole dell'angelo, Giuseppe ritorna 
dall'Egitto, portando con sé Gesù e Maria, per stabilirsi a Nazaret. 
La fede in Dio e l'obbedienza alla sua parola possono cambiare il cammino della nostra vita. Così, 
è per la nostra salvezza che Dio ha salvato la Santa Famiglia. 
 
● Giuseppe, un padre concreto e sognatore 
Il Vangelo racconta di una famiglia guidata da un sogno. 
Oggi noi, a distanza, vediamo che il personaggio importante di quelle notti non è Erode il Grande, 
non è suo figlio Archelao, ma un uomo silenzioso e coraggioso, concreto e sognatore: Giuseppe, il 
disarmato che è più forte di ogni Erode. E che cosa fa Giuseppe? Sogna, stringe a sè la sua 
famiglia, e si mette in cammino. 
Tre azioni: seguire un sogno, andare e custodire. Tre verbi decisivi per ogni famiglia e per ogni 
individuo; di più, per le sorti del mondo. 
Sognare è il primo verbo. E’ il verbo di chi non si accontenta del mondo così com'è. Un granello di 
sogno, caduto dentro gli ingranaggi duri della storia, è sufficiente a modificarne il corso. Giuseppe 
nel suo sogno non vede immagini, ascolta parole, è un sogno di parole. è quello che è concesso a 

                                                 
2
  Omelia di don Diego Belussi, Counselor e Consigliere Edi.S.I.  - omelie di P. Ermes Ronchi osm - 

www.lachiesa.it - www.qumran2.net  e  FESTA DELLA SANTA FAMIGLIA DI NAZARETH - PAPA 
FRANCESCO – ANGELUS - Piazza San Pietro - Domenica, 29 dicembre 2013, in www.vatican.va 



Edi.S.I.  5

ciascuno di noi, noi tutti abbiamo il Vangelo che ci abita con il suo sogno di cieli nuovi e terra 
nuova. Nel Vangelo Giuseppe sogna quattro volte (l'uomo giusto ha gli stessi sogni di Dio) ma ogni 
volta l'angelo porta un annunzio parziale, ogni volta una profezia breve, troppo breve; eppure per 
partire e ripartire, Giuseppe non pretende di avere tutto l'orizzonte chiaro davanti a sè, ma solo 
tanta luce quanta ne basta al primo passo, tanto coraggio quanto serve alla prima notte, tanta 
forza quanta basta per cominciare. 
Andare, è la seconda azione. Ciò che Dio indica, però, è davvero poco, indica la direzione verso 
cui fuggire, solo la direzione; poi devono subentrare la libertà e l'intelligenza dell'uomo, la creatività 
e la tenacia di Giuseppe. Tocca a noi studiare scelte, strategie, itinerari, riposi, misurare la fatica. Il 
Signore non offre mai un prontuario di regole per la vita sociale o individuale, lui accende obbiettivi 
e il cuore, poi ti affida alla tua libertà e alla tua intelligenza. 
Il terzo verbo è custodire, prendere con sè, stringere a sè, proteggere. Abbiamo il racconto di un 
padre, una madre e un figlio: le sorti del mondo si decidono dentro una famiglia. E’ successo allora 
e succede sempre. Dentro gli affetti, dentro lo stringersi amoroso delle vite, nell'umile coraggio di 
una, di tante, di infinite creature innamorate e silenziose. “Compito supremo di ogni vita è custodire 
delle vite con la propria vita” (Elias Canetti), senza contare fatiche e senza accumulare rimpianti. 
Allora vedo Vangelo di Dio quando vedo un uomo e una donna che prendono su di sè la vita dei 
loro piccoli; è Vangelo di Dio ogni uomo e ogni donna che camminano insieme, dietro a un sogno. 
Ed è Parola di Dio colui che oggi mi affianca nel cammino, è grazia di Dio che comincia e 
ricomincia sempre dal volto di chi mi ama. 
 
● Giuseppe, modello di ogni credente. 
Il Natale non è sentimentale ma drammatico: è l'inizio di un nuovo ordi-namento di tutte le cose. 
Non una festa di buoni sentimenti, ma il giudizio sul mondo, la conversione della storia. La grande 
ruota del mondo aveva sempre girato in un unico senso: dal basso verso l'alto, dal piccolo verso il 
grande, dal debole verso il forte. Quando Gesù nasce, anzi quando il Figlio di Dio è partorito da 
una donna, il movimento della storia per un istante si inceppa e poi prende a scorrere nel senso 
opposto: l'onnipotente si fa debole, l'eterno si fa mortale, l'infinito è nel frammento. 
Le sorti del mondo si decidono dentro una famiglia: un padre, una madre, un figlio, il nodo della 
vita, il perno del futuro. Le cose decisive - oggi come allora - accadono dentro le relazioni, cuore a 
cuore, nel quotidiano coraggio di una, di tante, di infinite creature innamorate e generose che 
sanno 'prendere con sé' la vita d'altri. Giuseppe è il modello di ogni credente, in cui la fede e affetti 
sono forza l'uno per l'altro. Erode invia soldati, Dio manda un sogno. Un granello di sogno caduto 
dentro gli ingranaggi duri della storia basta a modificarne il corso. 
«Giuseppe prese con sé il bambino e sua madre nella notte e fuggì in Egitto». Un Dio che fugge 
nella notte! Perché l'angelo comanda di fuggire, senza garantire un futuro, senza segnare la strada 
e la data del ritorno? Perché Dio non salva dall'esilio, ma nell'esilio; non ti evita il deserto ma è 
forza dentro il deserto, non protegge dalla notte ma nella notte. 
Per tre volte Giuseppe sogna. Ogni volta un annuncio parziale, una profezia di breve respiro. 
Eppure per partire non chiede di aver tutto chiaro, di vedere l'orizzonte completo, ma solo «tanta 
luce quanto basta al primo passo» (H. Newman), tanta forza quanta ne serve per la prima notte. A 
Giuseppe basta un Dio che intreccia il suo respiro con quello dei tre fuggiaschi per sapere che il 
viaggio va verso casa, anche se passa per il lontano Egitto; che è un'avventura di pericoli, di 
strade, di rifugi e di sogni, ma che c'è un filo rosso il cui capo è saldo nella mano di Dio. 
Giuseppe rappresenta tutti i giusti della terra, uomini e donne che, prendendo su di sé vite d'altri, 
vivono l'amore senza contare fatiche e paure; tutti quelli che senza proclami e senza ricompense, 
in silenzio, fanno ciò che devono fare; tutti coloro il cui «compito supremo nel mondo è custodire 
delle vite con la propria vita» (E. Canetti). E così fanno: concreti e insieme sognatori, inermi eppure 
più forti di ogni faraone. 
 
● Ecco le parole di Papa Francesco. 
 
Cari fratelli e sorelle, buongiorno! 
 
In questa prima domenica dopo Natale, la Liturgia ci invita a celebrare la festa della Santa Famiglia 
di Nazareth. In effetti, ogni presepio ci mostra Gesù insieme con la Madonna e san Giuseppe, 



Edi.S.I.  6

nella grotta di Betlemme. Dio ha voluto nascere in una famiglia umana, ha voluto avere una madre 
e un padre, come noi. 
 
E oggi il Vangelo ci presenta la santa Famiglia sulla via dolorosa dell’esilio, in cerca di rifugio in 
Egitto. Giuseppe, Maria e Gesù sperimentano la condizione drammatica dei profughi, segnata da 
paura, incertezza, disagi (cfr Mt 2,13-15.19-23). Purtroppo, ai nostri giorni, milioni di famiglie 
possono riconoscersi in questa triste realtà. Quasi ogni giorno la televisione e i giornali danno 
notizie di profughi che fuggono dalla fame, dalla guerra, da altri pericoli gravi, alla ricerca di 
sicurezza e di una vita dignitosa per sé e per le proprie famiglie. 
 
In terre lontane, anche quando trovano lavoro, non sempre i profughi e gli immigrati incontrano 
accoglienza vera, rispetto, apprezzamento dei valori di cui sono portatori. Le loro legittime 
aspettative si scontrano con situazioni complesse e difficoltà che sembrano a volte insuperabili. 
Perciò, mentre fissiamo lo sguardo sulla santa Famiglia di Nazareth nel momento in cui è costretta 
a farsi profuga, pensiamo al dramma di quei migranti e rifugiati che sono vittime del rifiuto e dello 
sfruttamento, che sono vittime della tratta delle persone e del lavoro schiavo. Ma pensiamo anche 
agli altri “esiliati”: io li chiamerei “esiliati nascosti”, quegli esiliati che possono esserci all’interno 
delle famiglie stesse: gli anziani, per esempio, che a volte vengono trattati come presenze 
ingombranti. Molte volte penso che un segno per sapere come va una famiglia è vedere come si 
trattano in essa i bambini e gli anziani. 
 
Gesù ha voluto appartenere ad una famiglia che ha sperimentato queste difficoltà, perché nessuno 
si senta escluso dalla vicinanza amorosa di Dio. La fuga in Egitto a causa delle minacce di Erode 
ci mostra che Dio è là dove l’uomo è in pericolo, là dove l’uomo soffre, là dove scappa, dove 
sperimenta il rifiuto e l’abbandono; ma Dio è anche là dove l’uomo sogna, spera di tornare in patria 
nella libertà, progetta e sceglie per la vita e la dignità sua e dei suoi familiari. 
 
Quest’oggi il nostro sguardo sulla santa Famiglia si lascia attirare anche dalla semplicità della vita 
che essa conduce a Nazareth. E’ un esempio che fa tanto bene alle nostre famiglie, le aiuta a 
diventare sempre più comunità di amore e di riconciliazione, in cui si sperimenta la tenerezza, 
l’aiuto vicendevole, il perdono reciproco. Ricordiamo le tre parole-chiave per vivere in pace e gioia 
in famiglia: permesso, grazie, scusa. Quando in una famiglia non si è invadenti e si chiede 
“permesso”, quando in una famiglia non si è egoisti e si impara a dire “grazie”, e quando in una 
famiglia uno si accorge che ha fatto una cosa brutta e sa chiedere “scusa”, in quella famiglia c’è 
pace e c’è gioia. Ricordiamo queste tre parole. Ma possiamo ripeterle tutti insieme: permesso, 
grazie, scusa. 
 
Vorrei anche incoraggiare le famiglie a prendere coscienza dell’importanza che hanno nella Chiesa 
e nella società. L’annuncio del Vangelo, infatti, passa anzitutto attraverso le famiglie, per poi 
raggiungere i diversi ambiti della vita quotidiana. 
 
Invochiamo con fervore Maria Santissima, la Madre di Gesù e Madre nostra, e san Giuseppe, suo 
sposo. Chiediamo a loro di illuminare, di confortare, di guidare ogni famiglia del mondo, perché 
possa compiere con dignità e serenità la missione che Dio le ha affidato. 
______________________________________________________________________________ 
 
6) Momento di silenzio 
perché la Parola di Dio possa entrare in noi ed illuminare la nostra vita. 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  7

7) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione. 
-  Per la santa Chiesa di Dio: nella ricchezza e diversità dei suoi carismi e ministeri mostri il volto di 
una vera famiglia, che sa amare, donare, perdonare. Preghiamo ? 
- Per le famiglie che vivono nell'indigenza: siano al centro dell'attenzione dei responsabili della vita 
civile e ricevano adeguati sostegni per un futuro più dignitoso. Preghiamo ? 
- Per i coniugi che hanno intrapreso il cammino dell'adozione e dell'affido: la loro scelta sia favorita 
dalle istituzioni e ogni bambino trovi il calore di una famiglia. Preghiamo ? 
- Per le giovani famiglie: nella loro casa ospitale e accogliente si respiri un clima di cordialità e 
comunione. Preghiamo ? 
- Per noi qui riuniti: lo Spirito renda semplice il nostro cuore per vivere ogni circostanza con fede, 
speranza e carità. Preghiamo ? 
 
 
8) Preghiera : Salmo  127 
Beato chi teme il Signore e cammina nelle sue vie. 
 
Beato chi teme il Signore 
e cammina nelle sue vie. 
Della fatica delle tue mani ti nutrirai, 
sarai felice e avrai ogni bene. 
 
La tua sposa come vite feconda 
nell'intimità della tua casa; 
i tuoi figli come virgulti d'ulivo 
intorno alla tua mensa. 
 
Ecco com'è benedetto 
l'uomo che teme il Signore. 
Ti benedica il Signore da Sion. 
Possa tu vedere il bene di Gerusalemme 
tutti i giorni della tua vita! 
 
 
9) Orazione Finale 
O Dio, che in Gesù, Maria e Giuseppe ci hai donato una immagine viva del tuo amore, rinnova in 
ogni casa le meraviglie del tuo Spirito, perché le nostre famiglie possano sperimentare la grazia 
della tua benedizione. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  8

Lectio del lunedì   29  dicembre  2025 

 
Lunedì  dell’Ottava di Natale   (Anno  A) 
Lectio :   1 Lettera di Giovanni  2,  3  - 11 
             Luca  2,  22  -  35 
 
 
1) Orazione iniziale  
Onnipotente e invisibile Dio, che nella venuta del Cristo, vera luce, hai vinto le tenebre del mondo, 
volgiti a noi con sguardo sereno, perché possiamo celebrare con lode unanime la nascita gloriosa 
del tuo unico Figlio. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1 Lettera di Giovanni  2,  3  - 11 
Figlioli miei, da questo sappiamo di avere conosciuto Gesù: se osserviamo i suoi comandamenti. 
Chi dice: "Lo conosco", e non osserva i suoi comandamenti, è bugiardo e in lui non c'è la verità. 
Chi invece osserva la sua parola, in lui l'amore di Dio è veramente perfetto. Da questo conosciamo 
di essere in lui. Chi dice di rimanere in lui, deve anch'egli comportarsi come lui si è comportato. 
Carissimi, non vi scrivo un nuovo comandamento, ma un comandamento antico, che avete 
ricevuto da principio. Il comandamento antico è la Parola che avete udito. Eppure vi scrivo un 
comandamento nuovo, e ciò è vero in lui e in voi, perché le tenebre stanno diradandosi e già 
appare la luce vera. Chi dice di essere nella luce e odia suo fratello, è ancora nelle tenebre. Chi 
ama suo fratello, rimane nella luce e non vi è in lui occasione di inciampo. Ma chi odia suo fratello, 
è nelle tenebre, cammina nelle tenebre e non sa dove va, perché le tenebre hanno accecato i suoi 
occhi. 
 
3) Commento 3  su 1 Lettera di Giovanni  2,  3  - 11 
● Affrontata nel passo precedente la questione del peccato, Giovanni si sofferma sui criteri 
dell’autentica esperienza di Dio, evocata mediante il lessico del “conoscere”. Per farlo, presenta tre 
esempi, uno negativo e due positivi: 1) Chi dice: «Lo conosco», e non osserva i suoi 
comandamenti, è bugiardo. La comunione con Dio è inseparabile dall’accogliere e attuare la sua 
volontà, per cui pretendere di conoscere Dio senza custodirne i comandamenti è falso e 
contraddittorio; 2) Chi invece osserva la sua Parola, in lui l’amore di Dio è veramente perfetto. Con 
questo primo esempio positivo Giovanni sottolinea come l’amore verso Dio si compie in coloro che 
custodiscono la sua Parola. Non si tratta di una fredda osservanza, ma di qualcosa di prezioso da 
proteggere e curare, affinché porti frutto; 3) Chi dice di rimanere in Lui, deve anch’egli comportarsi 
come Lui si è comportato. Con il secondo esempio positivo viene presentato il passaggio da Dio 
Padre a Cristo, con lo scopo di differenziare in modo netto la visione dell’autore da quella degli 
eretici, i quali pensavano di conoscere Dio e di raggiungerlo “saltando” il Gesù terreno. Giovanni, 
al contrario, sostiene che solo nell’imitazione di Gesù, del suo agire nella storia, è possibile 
conoscere Dio e dimorare in Lui. I comandamenti e la Parola da osservare sono del Padre, ma la 
sua volontà si è resa visibile e imitabile nel cammino concreto di Gesù. Il cristiano, perciò, non ha 
davanti agli occhi una legge, ma un esempio vivo, una persona. Comportarsi come Cristo si è 
comportato è la vera condizione per conoscere Dio. Con l’appellativo “carissimi” Giovanni apre una 
nuova sezione della lettera. Il discorso è qui incentrato sulla dialettica del comandamento “nuovo” 
e “antico”, e sull’antitesi tenebra-luce. Precisa che i comandamenti si riassumono in uno solo e che 
camminare nella luce significa amare il fratello. Per Giovanni il termine comandamento non indica 
solo “precetto, legge, ordine”: in lui è soprattutto rivelazione della volontà divina, progetto, 
missione. Viene infatti scambiato, quasi fosse un sinonimo, col termine parola: il comandamento 
antico è la Parola che avete udito. I molti comandamenti non sono che la manifestazione esterna 
dell’unico comandamento che è l’agàpe, cioè l’amore totale e disinteressato, quello che si dona 
fino in fondo senza pretendere nulla in cambio, addirittura fino al sacrificio della vita. Di nuovo, lo 
specchio è la persona di Gesù. L’osservanza del comandamento dell’amore decide se si è nella 
luce o nelle tenebre, cristiani o no, ed è un comandamento nuovo perché è il segno, il frutto e 

                                                 
3  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Patrizia Gasponi  in  www.preg.audio.org  -  www.laparola.net 



Edi.S.I.  9

insieme la causa del mondo nuovo che Gesù ha inaugurato. Il tempo è passaggio dalle tenebre 
alla luce, in forza dell’evento-Gesù, la luce vera che illumina ogni uomo. Chi ama suo fratello, 
rimane nella luce e non vi è in lui occasione di inciampo. Ma chi odia suo fratello, è nelle tenebre, 
cammina nelle tenebre e non sa dove va.. Con la dualità luce-tenebre Giovanni evidenzia due tipi 
di esistenza che richiedono discernimento: occorre scegliere l’una e rifiutare l’altra, o viceversa. 
Egli dice che chi ama è nella luce e poi precisa: “non vi è in lui occasione di inciampo”. Chi ama 
riesce a vedere le cose nel loro significato più profondo. Anche chi non ama può conoscere molte 
cose, ma il suo sguardo è deformato perché le tenebre hanno accecato i suoi occhi. La tenebra 
che acceca è la prassi dell’odio, del disinteresse, di ciò che ferisce l’amore fraterno. L’amore e 
l’odio non si fermano al piano dell’agire, ma raggiungono l’essere, penetrano nell’intimo della 
persona, rinnovandolo o corrompendolo. 
 
● Quale conoscenza di Cristo può essere quella che non vede che Egli è il più degno della nostra 
completa obbedienza? Una vita disobbediente dimostra che non c'è né religione né onestà nel 
professore. L'amore di Dio si perfeziona in chi osserva i suoi comandamenti. La grazia di Dio in lui 
raggiunge il suo vero segno e produce il suo effetto sovrano, per quanto possibile in questo 
mondo, e questa è la rigenerazione dell'uomo, anche se qui non è mai assolutamente perfetta. 
Tuttavia, questa osservanza dei comandi di Cristo ha una santità e un'eccellenza che, se fosse 
universale, renderebbe la terra simile al cielo stesso. Il comando di amarsi l'un l'altro era in vigore 
fin dall'inizio del mondo, ma potrebbe essere definito un comando nuovo dato ai cristiani. Era 
nuovo in loro, come nuova era la loro situazione per quanto riguarda i motivi, le regole e gli 
obblighi. E coloro che camminano nell'odio e nell'inimicizia verso i credenti, rimangono in uno stato 
oscuro. L'amore cristiano ci insegna ad apprezzare l'anima del nostro fratello e a temere ogni cosa 
che possa nuocere alla sua purezza e alla sua pace. Dove risiedono le tenebre spirituali, la mente, 
il giudizio e la coscienza saranno oscurati, e si confonderà la via della vita celeste. Queste cose 
richiedono un serio esame di coscienza e una preghiera accorata affinché Dio ci mostri ciò che 
siamo e dove stiamo andando. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura : dal Vangelo secondo  Luca  2,  22  -  35 
Quando furono compiuti i giorni della loro purificazione rituale, secondo la legge di Mosè, [Maria e 
Giuseppe] portarono il bambino [Gesù] a Gerusalemme per presentarlo al Signore - come è scritto 
nella legge del Signore: "Ogni maschio primogenito sarà sacro al Signore" - e per offrire in 
sacrificio una coppia di tortore o due giovani colombi, come prescrive la legge del Signore. 
Ora a Gerusalemme c'era un uomo di nome Simeone, uomo giusto e pio, che aspettava la 
consolazione d'Israele, e lo Spirito Santo era su di lui. Lo Spirito Santo gli aveva preannunciato 
che non avrebbe visto la morte senza prima aver veduto il Cristo del Signore. Mosso dallo Spirito, 
si recò al tempio e, mentre i genitori vi portavano il bambino Gesù per fare ciò che la Legge 
prescriveva a suo riguardo, anch'egli lo accolse tra le braccia e benedisse Dio, dicendo: "Ora puoi 
lasciare, o Signore, che il tuo servo vada in pace, secondo la tua parola, perché i miei occhi hanno 
visto la tua salvezza, preparata da te davanti a tutti i popoli: luce per rivelarti alle genti e gloria del 
tuo popolo, Israele". Il padre e la madre di Gesù si stupivano delle cose che si dicevano di lui. 
Simeone li benedisse e a Maria, sua madre, disse: "Ecco, egli è qui per la caduta e la risurrezione 
di molti in Israele e come segno di contraddizione - e anche a te una spada trafiggerà l'anima -, 
affinché siano svelati i pensieri di molti cuori". 
 
5) Riflessione 4  sul Vangelo secondo Luca  2,  22  -  35 
● Il Signore visita il suo tempio. Egli non viene per giudicare l'inosservanza della legge, ma per 
sottomettersi come uomo all'obbedienza al Padre al quale gli uomini hanno disobbedito. Viene a 
pagare il debito dell'uomo. 
Dio non esige il sacrificio dell'uomo alla propria maestà (questa è la menzogna di Adamo e di tutte 
le perversioni religiose), ma esige il riconoscimento di sé come dono e sergente di vita perché 
possiamo attingervi in abbondanza. 

                                                 
4  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Padre Lino Pedron - don Luigi Maria Epicoco  in 
www.fededuepuntozero.com  - Casa di Preghiera San Biagio 



Edi.S.I.  10

Presentandosi a Dio, l'uomo viene restituito a se stesso. Riconoscendo che la vita dell'uomo è data 
da Dio, noi scopriamo l'altissimo dono della vita. 
Simeone significa "Dio ha ascoltato". Lo Spirito Santo era su di lui: per questo ascolta e osserva la 
Parola. Solo gli uomini illuminati dallo Spirito sanno spiegare esattamente la Scrittura e giudicare 
gli eventi della salvezza. Le braccia del vecchio Simeone rappresentano le braccia bimillenarie 
d'Israele che ricevono il fiore della nuova vita, la promessa di Dio. 
Il Cantico di Simeone si pone sulla linea della grande tradizione del Servo di Jahvé: "Io ti renderò 
luce delle nazioni perché tu porti la mia salvezza fino all'estremità della terra" (Is 49,6). Ora si 
compie quanto era stato predetto: "Alzati, rivestiti di luce, la gloria del Signore brilla su di te. 
Poiché, ecco, le tenebre ricoprono la terra, nebbia fitta avvolge le nazioni; ma su di te risplende il 
Signore, la sua gloria appare in te. Cammineranno i popoli alla tua luce, i re allo splendore del tuo 
sorgere" (Is 60,1-3). 
Solo chi vede Gesù salvatore può vivere e morire in pace. Solo l'incontro con Dio può sanare la 
vita dal veleno della paura della morte e guarire l'uomo dalla falsa immagine di Dio. Dietro la porta 
della morte non ci attende un abisso di tenebre, ma la sala illuminata del banchetto della vita 
eterna. 
Alla salvezza e alla pace, già presenti nel Cantico di Zaccaria, qui si aggiunge la luce con una 
chiara connotazione di universalismo: la salvezza è per tutti i popoli. 
Simeone, mosso dallo Spirito, ha riconosciuto Gesù; ora predice a Maria il destino del figlio. La 
persona di Gesù è spiegata ancora oggi a noi dall'Antico Testamento. 
Gesù sarà insieme causa di caduta e di risurrezione per le moltitudini d'Israele, perché porta una 
salvezza "scandalosa" che nessuno è in grado di accettare. Gesù contraddice ogni pensiero 
dell'uomo. E' scandalo e follia. Per questo tutti lo contraddicono, si scandalizzano di lui e cadono. 
Viene qui adombrato il mistero della morte e risurrezione del Signore che come spada attraverserà 
il cuore di ogni discepolo e di tutta la Chiesa, di cui Maria è figura. 
Simeone, mosso dallo Spirito, ha riconosciuto Gesù; ora predice a Maria il destino del figlio. Anche 
Maria e Giuseppe, che sono i più prossimi a Gesù, hanno bisogno della parola rivelatrice per poter 
comprendere ciò che, in Gesù, Dio ha fatto per gli uomini. Per quanto si possa comprendere la 
pienezza delle imperscrutabili ricchezze di Cristo, rimane sempre in misura ancora maggiore ciò 
che supera la nostra capacità di comprensione. 
Anche i genitori di Gesù si meravigliano e si stupiscono. La loro fede scopre e riconosce le 
profondità della sapienza e dell'amore di Dio. 
Gesù è segno di contraddizione. In lui si realizza la parola del profeta Isaia:" Egli sarà laccio e 
pietra d'inciampo e scoglio che fa cadere per le due case d'Israele, laccio e trabocchetto per chi 
abita in Gerusalemme. Tra loro molti inciamperanno, cadranno e si sfracelleranno, saranno presi e 
catturati" (8,14-15). Dio ha dato a Gesù questa missione, perché Israele prendesse una decisione 
nei suoi confronti. Chi sta con lui sarà salvato; chi gli si oppone, cadrà. Israele sarà salvato non 
perché è il popolo eletto da Dio, ma perché prenderà la sua decisione a favore di Gesù. Solo chi 
sceglie Gesù appartiene veramente al popolo di Dio. 
Gesù sarà insieme causa di caduta e di risurrezione per il popolo d'Israele, perché porta una 
salvezza "scandalosa" che nessuno è in grado di accettare. Gesù contraddice ogni pensiero 
dell'uomo. E' scandalo e follia! Per questo tutti lo contraddicono, si scandalizzano di lui e cadono. 
Viene qui adombrato il mistero della morte e risurrezione del Signore che come spada attraverserà 
il cuore di ogni discepolo e di tutta la Chiesa, di cui Maria è figura. 
Il cantico di Simeone provoca inevitabilmente una reazione di meraviglia nei genitori. Essi fanno 
una progressiva scoperta del figlio, che li riempie di gioia, ma anche di sorpresa. Questo cantico è 
seguito da una profezia rivolta alla madre. Per Luca essa ha un compito particolare da assolvere 
accanto al figlio nel piano della salvezza. Per la prima volta viene segnalato il duro cammino che il 
Salvatore dovrà percorrere. Egli sarà un segno di contraddizione; la madre sarà trapassata da una 
spada. In mezzo alla sua gente Gesù sarà una pietra di scandalo per alcuni e una pietra di 
fondamento per risorgere a nuova vita per altri. La spada che trafigge l'anima di Maria indica i 
contrasti cui andrà soggetto il figlio, ma soprattutto la sua morte in croce. La spada che si 
abbatterà sul Cristo ferirà mortalmente anche la madre. Si tratta di una stessa passione, 
sopportata simultaneamente, ciascuno per la sua parte, dal figlio e dalla madre. 
La missione di Maria, cominciata nelle gioia e nell'esultanza (cfr 1,28), si va coprendo di ombre, 
che si infittiranno sempre di più fino al Calvario. 



Edi.S.I.  11

● Il Vangelo di oggi fa entrare in scena la mitezza e l’ostinata attesa di un anziano: “Ora a 
Gerusalemme, c'era un uomo di nome Simeone, uomo giusto e timorato di Dio, che aspettava il 
conforto d'Israele; lo Spirito Santo che era sopra di lui, gli aveva preannunziato che non avrebbe 
visto la morte senza prima aver veduto il Messia del Signore”. È lui la vera icona dell’attesa. 
Un’intera esistenza passata ad attendere quel momento, quel dono straordinario di poter avere tra 
le braccia questo bambino. Gesù rappresenta il Senso della vita. E tutta la nostra esistenza è una 
continua ricerca di questo senso, di questo mistero che trasfigura tutte le cose, di questo nocciolo 
duro e affidabile che rende ogni giorno degno. Simeone è un monito per ciascuno di noi, egli ci 
ricorda che dobbiamo credere di più a ciò che il Signore ci mette nel cuore più che all’evidenza 
delle cose che sembrano invece dirci che il tempo passa e noi abbiamo atteso invano. Dio non ci 
tradirebbe mai mettendoci nel cuore qualcosa per poi negarcela nella realtà. Attendere è un altro 
modo di dire che dobbiamo fidarci. E chi si fida forse un giorno potrà fare l’esperienza di 
quest’uomo che posseduto davvero da un’incontenibile gioia profetizza parole straordinarie: 
“Mosso dunque dallo Spirito, si recò al tempio; e mentre i genitori vi portavano il bambino Gesù 
(…) lo prese tra le braccia e benedisse Dio: «Ora lascia, o Signore, che il tuo servo vada in pace 
secondo la tua parola; perché i miei occhi han visto la tua salvezza (…)”. Dio ci conceda di poter 
un giorno vedere con i nostri occhi la speranza che ci portiamo nel cuore. Ma fino a quel giorno 
dobbiamo sempre domandarci se vogliamo vivere rassegnati o vivere come quest’uomo. Simeone 
è il contrario della rassegnazione. Di lui potremmo invece dire che c’è l’eterna giovinezza, perché 
giovane è chi ancora si aspetta qualcosa dalla vita. La giovinezza non è mai un fatto anagrafico 
ma una questione di attese vive o rassegnazioni tenute a bada. 
 
● Simeone (...) accolse il bambino tra le braccia e benedisse Dio. -  Come vivere questa parola? 
Simeone era un uomo "giusto e pio che attendeva la consolazione d'Israele", cioè il promesso 
Messia. Il suo nome significa "Dio ha ascoltato". Il suo essere "giusto e pio" deriva infatti dal suo 
ascoltare la Parola di Dio dove la promessa del Salvatore è come un filo d'oro che tutta la 
percorre. La sua identità profonda, dunque, è il cuore in ascolto e l'attesa. Non per nulla lo Spirito 
gli aveva rivelato che "non avrebbe visto la morte senza aver prima visto il Cristo di Dio". 
Interessante il fatto che nella pericope lucana offerta in lettura dalla liturgia odierna, lo Spirito 
Santo è nominato tre volte, in riferimento a Simeone. E' mosso da questo Spirito che il vecchio 
Simeone viene al tempio. E' pervaso da Lui che vive l'attesa del Verbo incarnato, è guidato da Lui 
che lo percepisce come la "consolazione d'Israele" e di quel suo vivere non condizionato dalla 
morte proprio perché egli accoglie Colui che della morte è il vincitore. Nel vecchio Simeone che 
"accolse" Gesù è anche raffigurato il vecchio albero d'Israele ormai rinsecchito dal legalismo che 
improvvisamente fiorisce. Nel "germoglio di Iesse" che dirà di sé: "Io sono la vita" non solo viene 
vitalizzato Israele, ma è salvata dalla morte eterna e consegnata alla resurrezione e alla vita tutta 
l'umanità, tutti quelli che lo accolgono. 
Oggi, nella mia pausa contemplativa, mi soffermo a contemplare il volto pacato sereno emanante 
pace di Simeone.Lo visualizzo mentre apre le braccia per accogliere Gesù. Lo sento pregare: "Ora 
lascia, Signore, che il tuo servo se ne vada in pace, perché i miei occhi hanno visto la Salvezza". 
Padre, aprimi gli occhi del cuore perché io riconosca in Gesù la mia salvezza. Spalanca la mia vita 
ad accoglierlo perché io conosca la vittoria sulla morte e viva il suo Vangelo. 
Ecco la voce di un grande poeta Paul Claudel : Gesù è dono sorpresa trasparenza.. Nessuna 
sofferenza, nessuna umiliazione ha il potere di spegnere la gioia essenziale che è in noi. 
_____________________________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  12

6) Per un confronto personale 
- Per la Chiesa che ha la missione di illuminare le genti:  Preghiamo ? 
- Per gli uomini che camminano nelle tenebre: Preghiamo ? 
- Per gli anziani che attendono la tua venuta: Preghiamo ? 
- Per chi è nel dubbio e invoca la luce dello Spirito: Preghiamo ? 
- Per chi ti offre la propria vita con generosità e gratuità: Preghiamo ? 
- Per il povero che mette la sua speranza in te: Preghiamo ? 
- Per le persone che amano senza chiedere la ricompensa: Preghiamo ? 
- Per i malati che collaborano con te alla redenzione del mondo: Preghiamo ? 
- Per i bambini nati in quest'anno: Preghiamo ? 
- Per chi pretende di averti conosciuto a sufficienza: Preghiamo ? 
- Per chi non riconosce Gesù come tuo figlio: Preghiamo ? 
- Per chi è ormai stanco di aspettare un segno da te: Preghiamo ? 
- Per chi pensa di poter vivere anche senza di te: Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera finale : Salmo  95 
Gloria nei cieli e gioia sulla terra. 
 
Cantate al Signore un canto nuovo, 
cantate al Signore, uomini di tutta la terra. 
Cantate al Signore, benedite il suo nome. 
 
Annunciate di giorno in giorno la sua salvezza. 
In mezzo alle genti narrate la sua gloria, 
a tutti i popoli dite le sue meraviglie. 
 
Il Signore ha fatto i cieli; 
maestà e onore sono davanti a lui, 
forza e splendore nel suo santuario. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  13

Lectio del martedì  30  dicembre  2025 

 
Martedì  dell’Ottava di Natale   (Anno  A) 
Lectio:  1 Lettera di Giovanni  2,  12  -  17 
             Luca  2,  36  -  40 
 
 
1) Preghiera  
Dio grande e misericordioso, la nascita del tuo Figlio unigenito nella nostra carne mortale ci liberi 
dalla schiavitu� antica che ci tiene sotto il giogo del peccato. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1 Lettera di Giovanni  2,  12  -  17 
Scrivo a voi, figlioli, perché vi sono stati perdonati i peccati in virtù del suo nome. 
Scrivo a voi, padri, perché avete conosciuto colui che è da principio. 
Scrivo a voi, giovani, perché avete vinto il Maligno. 
Ho scritto a voi, figlioli, perché avete conosciuto il Padre. 
Ho scritto a voi, padri, perché avete conosciuto colui che è da principio. 
Ho scritto a voi, giovani, perché siete forti e la parola di Dio rimane in voi e avete vinto il Maligno. 
Non amate il mondo, né le cose del mondo! Se uno ama il mondo, l'amore del Padre non è in lui; 
perché tutto quello che è nel mondo - la concupiscenza della carne, la concupiscenza degli occhi e 
la superbia della vita - non viene dal Padre, ma viene dal mondo. E il mondo passa con la sua 
concupiscenza; ma chi fa la volontà di Dio rimane in eterno! 
 
3) Commento 5  su 1 Lettera di Giovanni  2,  12  -  17 
● Presentato il comandamento nuovo dell’amore fraterno, Giovanni espone ai cristiani un altro 
criterio per discernere la loro comunione con Dio: fare una scelta precisa tra l’amore di Dio, che si 
traduce nel compiere la sua volontà, e l’amore verso la mondanità. Con un termine affettuoso, 
“figlioli”, l’autore si rivolge all’intera comunità dei suoi figli per confermare loro che i peccati sono 
stati perdonati in virtù del nome di Cristo e che in lui, nella sua incarnazione, essi hanno potuto 
conoscere il Padre. È l’esperienza del perdono ad aprirci gli occhi su Dio e a farci intravedere il suo 
volto di Padre tenero e misericordioso. Gli anziani sono chiamati con rispetto “padri”: la loro è una 
lunga e provata esperienza di fede. Essi sono sempre rimasti ancorati all’origine. Hanno 
conosciuto Cristo, gli sono rimasti fedeli e sollecitano la comunità a restare salda nella fede 
ricevuta. «Scrivo a voi, giovani, perché avete vinto il Maligno.. perché siete forti e la parola di Dio 
rimane in voi e avete vinto il Maligno..». La vita cristiana è esperienza di salvezza attraverso il 
perdono dei peccati, ma è anche combattimento e resistenza contro le tentazioni: combattimento 
spirituale faticoso, quotidiano ma anche sereno e fiducioso. I giovani rappresentano nella comunità 
la vitalità, la forza di chi accoglie la Parola di Dio nella lotta contro il maligno. «Non amate il mondo, 
né le cose del mondo!». Il termine mondo, come nel quarto Vangelo, ricorre con notevole 
frequenza e con significati diversi. Il primo senso è, per così dire, neutrale: “mondo” indica il luogo 
dove gli uomini vivono ed operano le loro scelte, il luogo dove convivono buoni e cattivi, discepoli e 
falsi profeti e dove luce e tenebre, verità e menzogna si confrontano; il secondo senso è positivo: il 
mondo è l’umanità intera, che Dio ama e che Cristo è venuto a salvare; il terzo senso è negativo e 
persino ostile: il mondo è una realtà da non amare, non ha riconosciuto Dio, odia i suoi discepoli e 
giace nel potere del maligno. I cristiani vengono chiamati a prendere una netta posizione di fronte 
al mondo, ricordando che l’amore deve essere indirizzato a Dio e agli uomini. Giovanni seleziona 
dunque tre realtà che caratterizzano la fisionomia di quel mondo da cui prendere le distanze: la 
concupiscenza della carne, cioè il comportamento di chi è teso a soddisfare unicamente il proprio 
egoismo e le proprie passioni; la concupiscenza degli occhi: le tentazioni che aggrediscono l’uomo 
dall’esterno, come il fascino delle apparenze, dei valori effimeri e illusori; la superbia della vita: cioè 
l’atteggiamento di chi intende affermarsi contro gli altri e sopra gli altri, la ricerca della propria gloria 
ad ogni costo. Affidarsi al mondo anziché a Dio significa lasciare ciò che rimane per ciò che passa: 
un baratto insensato. Non si tratta di un’espressione amara e pessimista sulle realtà terrene, bensì 

                                                 
5  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Patrizia Gasponi  in www.preg.audio.org  -  www.laparola.net 



Edi.S.I.  14

una valutazione religiosa delle realtà fuggevoli del mondo, senza dimenticare che l’incarnazione di 
Cristo, nel tempo, lo rende luogo prezioso e ambito di vita nel quale impegnarsi alla ricerca del 
Bene e della Verità. 
 
● Come i cristiani hanno i loro stati particolari, così hanno doveri particolari; ma ci sono precetti e 
obbedienze comuni a tutti, in particolare l'amore reciproco e il disprezzo del mondo. Il più giovane 
discepolo sincero è perdonato: la comunione dei santi è accompagnata dal perdono dei peccati. I 
più longevi alla scuola di Cristo hanno bisogno di ulteriori consigli e istruzioni. Anche ai padri 
bisogna scrivere e predicare; nessuno è troppo vecchio per imparare. Ma soprattutto i giovani in 
Cristo Gesù, anche se hanno raggiunto la forza d'animo e il buon senso, e hanno resistito con 
successo alle prime prove e tentazioni, interrompendo le cattive abitudini e i legami, e sono entrati 
dalla porta stretta della vera conversione. Vengono di nuovo affrontate le diverse descrizioni dei 
cristiani. I bambini in Cristo sanno che Dio è il loro Padre; è saggezza. I credenti avanzati, che 
conoscono Colui che era fin dal principio, prima che il mondo fosse fatto, possono essere indotti a 
rinunciare a questo mondo. Sarà la gloria dei giovani essere forti in Cristo e nella sua grazia. Con 
la parola di Dio vincono il maligno.  
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  Vangelo secondo  Luca  2,  36  -  40 
[Maria e Giuseppe portarono il bambino a Gerusalemme per presentarlo al Signore.] C'era una 
profetessa, Anna, figlia di Fanuèle, della tribù di Aser. Era molto avanzata in età, aveva vissuto con 
il marito sette anni dopo il suo matrimonio, era poi rimasta vedova e ora aveva ottantaquattro anni. 
Non si allontanava mai dal tempio, servendo Dio notte e giorno con digiuni e preghiere. 
Sopraggiunta in quel momento, si mise anche lei a lodare Dio e parlava del bambino a quanti 
aspettavano la redenzione di Gerusalemme. Quando ebbero adempiuto ogni cosa secondo la 
legge del Signore, fecero ritorno in Galilea, alla loro città di Nàzaret. Il bambino cresceva e si 
fortificava, pieno di sapienza, e la grazia di Dio era su di lui. 
 
5) Commento 6  sul Vangelo secondo Luca  2,  36  -  40 
● Nonostante che Anna, protagonista, con Simeone, di questo brano del Vangelo di Luca, venisse 
da una tribù insignificante, si faceva notare per le sue grazie spirituali (il suo nome stesso significa 
"grazia"). 
Aveva ricevuto il dono della preghiera perseverante e della profezia; il suo stile di vita, fatto di 
abnegazione, di digiuno e di veglia, aggiungeva importanza alla sua preghiera di intercessione per 
il suo popolo. Anna e Simeone ci mostrano che gli uomini e le donne sono uguali davanti a Dio e 
che tutti possono ricevere i doni dello Spirito Santo. Anna aveva consacrato a Dio la sua 
vedovanza, divenendo un modello per molte vedove cristiane. La sua vita illustra alcune verità 
importanti: tutti hanno il loro posto nel progetto divino di salvezza; Dio fa spesso appello a persone 
che non se lo sarebbero certo aspettato perché siano suo strumento scelto; le virtù di distacco e di 
umiltà ottengono sempre l'approvazione di Dio, perché egli può colmare solo un cuore puro da 
ogni attaccamento materiale. 
Lo spirito ebraico era affascinato dall'etimologia dei nomi; può essere interessante, allora, sapere 
che Fanuele significa "volto di Dio": Anna, sua figlia, ha davvero visto il volto di Dio in quello di 
Cristo. 
 
● Diritti dell'uomo e diritti di Dio 
L'episodio di Anna, la profetessa, forse è introdotto da Luca nella presentazione al tempio per 
sottolineare l'importanza del fatto. La legge giudaica infatti esigeva la deposizione di due testimoni 
per garantire l'autenticità di un fatto. La profetessa Anna riconosce in Gesù il Messia, glorifica il 
Signore e diffonde la notizia della sua venuta «a quanti aspettavano la redenzione di 
Gerusalemme». Gli ultimi due versetti del brano evangelico descrivono «la vita nascosta» di Gesù 
di Nazaret. Il figlio di Dio fatto uomo si assoggetta alle leggi naturali della crescita, sul piano fisico e 

                                                 
6  www.lachiesa.it   - www.qumran2.net  -  Monaci Benedettini Silvestrini  - Casa di Preghiera San Biagio - 
don Luigi Maria Epicoco  in www.fededuepuntozero.com  - PAPA FRANCESCO - UDIENZA GENERALE - 
Piazza San Pietro - Mercoledì, 11 marzo 2015 -  La Famiglia -  in www.vatican.va 



Edi.S.I.  15

intellettuale. Realizza la missione salvifica affidatagli dal Padre in assoluta fedeltà ai limiti e alla 
fragilità della condizione umana, in piena solidarietà con il mondo e con ogni uomo. In tutto ciò 
possiamo notare che oltre ai "diritti dell'uomo" esistono soprattutto di "diritti di Dio". Anzi, i primi 
sottendono ai secondi ma, purtroppo, sovente ci si dimentica che non è l'uomo a dovere 
rivendicare questioni che si inverano soltanto in Dio. Ubi maior, minor cessat, direbbero il latini! 
Nella prima lettura vediamo che la concupiscienza della carne, la concupiscienza degli occhi, la 
superbia della vita sono proprio gli elementi che hanno caratterizzato il peccato fin dal principio, fin 
da Adamo ed Eva. L'uomo, istigato dal maligno, desidera ardentemente ciò che soddisfa la sua 
natura peccaminosa senza preoccuparsi di ciò che sia giusto o sbagliato secondo Dio. L'uomo 
nella sua superbia crede di poter fare a meno di Dio, di poter governare questo pianeta e la sua 
stessa vita con le sue forze, ponendosi al di sopra di Dio e negando l'esistenza stessa del proprio 
creatore. Il salmo 95 invita tutti i popoli a portare offerte al Signore nella santità degli atri del 
Signore. Ci invita all'impegno per la testimoniare per la luce a scapito delle tenebre. Siamo anche 
noi disposti ad offrire tutto noi stessi a Dio unitamente ad ogni uomo di "buona volontà?". Siamo 
disposti a privilegiare i "diritti di Dio" sui "diritti dell'uomo?". 
 
● «Quando ebbero adempiuto ogni cosa secondo la legge del Signore, (Maria e Giuseppe) fecero 
ritorno in Galilea, alla loro città di Nazaret. Il bambino cresceva e si fortificava, pieno di sapienza, e 
la grazia di Dio era su di lui». (Lc 2, 39-40) - Come vivere questa Parola? 
Il Vangelo di Luca di questo VI giorno dell'Ottava di Natale allarga il nostro sguardo sull'intera 
famiglia di Nazaret che, dopo gli eventi dell'infanzia di Gesù, ritorna a casa, nella quotidianità della 
vita normale, Essa torna a vivere la straordinarietà di un'esistenza vissuta nell'ordinario, insieme 
col Figlio di Dio fatto bambino, che cresceva e si fortificava, pieno di sapienza, e la grazia di Dio 
era su di lui. 
L'incarnazione del Dio fatto Uomo è un mistero affascinante che non finiremo mai di scandagliare 
e che continua a riempirci di stupore: un Dio che si fa vero Uomo non cessando di continuare ad 
essere vero Dio! Ora questo evento meraviglioso non dev'essere relegato solo nel giorno di 
Natale. Purtroppo noi siamo portati a fermarlo in questa festa dell'anno liturgico, e basta. Esso 
abbraccia invece tutto l'arco della vita umana di Gesù, anche di questi trent'anni trascorsi da Gesù 
nella "vita nascosta" di Nazaret. É commovente pensare che il Signore, proprio perché voleva 
incarnarsi, ha dovuto cercarsi una famiglia: si è scelto una madre e un padre, come tutti gli uomini. 
Infatti, se Dio s'è fatto uomo nel grembo verginale di Maria, però è in seno alla famiglia di Nazareth 
che il Dio incarnato ha imparato a diventare uomo. Per nascere, Dio ha avuto bisogno d'una 
madre, ma per crescere e diventare uomo, Dio ha avuto bisogno d'una famiglia umana. Maria, 
dunque, non è stata soltanto Colei che ha dato alla luce Gesù nella grotta di Natale, ma è stata 
una vera madre, accanto a Giuseppe, che ha educato il suo Figlio Gesù ed è riuscita a fare della 
casa di Nazareth un vero focolare di "umanizzazione" del Figlio di Dio. 
Ecco la voce di un grande Papa del nostro tempo Papa Paolo VI ( Dal discorso tenuto a Nazareth 
il 5 gennaio 1964) : "La casa di Nazareth è la scuola dove si è iniziati a comprendere la vita di 
Gesù, cioè la scuola del Vangelo. Qui si impara ad osservare, ad ascoltare, a meditare, a 
penetrare il significato così profondo e così misterioso di questa manifestazione del Figlio di Dio 
tanto semplice, umile e bella. Forse anche impariamo, quasi senza accorgercene, ad imitare. Qui 
impariamo il metodo che ci permetterà di conoscere chi è il Cristo. Qui scopriamo il bisogno di 
osservare il quadro del suo soggiorno in mezzo a noi: cioè i luoghi, i tempi, i costumi, il linguaggio, 
i sacri riti, tutto insomma ciò di cui Gesù si servì per manifestarsi al mondo. Qui tutto ha una voce, 
tutto ha un significato". 
 
● Ecco le parole di Papa Francesco. 
 
Cari fratelli e sorelle, buongiorno. 
 
Nella catechesi di oggi proseguiamo la riflessione sui nonni, considerando il valore e l’importanza 
del loro ruolo nella famiglia. Lo faccio immedesimandomi in queste persone, perché anch’io 
appartengo a questa fascia di età. 
 



Edi.S.I.  16

Quando sono stato nelle Filippine, il popolo filippino mi salutava dicendo:  “Lolo Kiko” – cioè nonno 
Francesco - “Lolo Kiko”, dicevano! Una prima cosa è importante sottolineare: è vero che la società 
tende a scartarci, ma di certo non il Signore. Il Signore non ci scarta mai. Lui ci chiama a seguirlo 
in ogni età della vita, e anche l’anzianità contiene una grazia e una missione, una vera vocazione 
del Signore. L’anzianità è una vocazione. Non è ancora il momento di “tirare i remi in barca”. 
Questo periodo della vita è diverso dai precedenti, non c’è dubbio; dobbiamo anche un po’ 
“inventarcelo”, perché le nostre società non sono pronte, spiritualmente e moralmente, a dare ad 
esso, a questo momento della vita, il suo pieno valore. Una volta, in effetti, non era così normale 
avere tempo a disposizione; oggi lo è molto di più. E anche la spiritualità cristiana è stata colta un 
po’ di sorpresa, e si tratta di delineare una spiritualità delle persone anziane. Ma grazie a Dio non 
mancano le testimonianze di santi e sante anziani! 
 
Sono stato molto colpito dalla “Giornata per gli anziani” che abbiamo fatto qui in Piazza San Pietro 
lo scorso anno, la piazza era piena. Ho ascoltato storie di anziani che si spendono per gli altri, e 
anche storie di coppie di sposi, che dicevano: “Facciamo il 50.mo di matrimonio, facciamo il 60.mo 
di matrimonio”. È importante farlo vedere ai giovani che si stancano presto; è importante la 
testimonianza degli anziani nella fedeltà. E in questa piazza erano tanti quel giorno. E’ una 
riflessione da continuare, in ambito sia ecclesiale che civile. Il Vangelo ci viene incontro con 
un’immagine molto bella commovente e incoraggiante. E’ l’immagine di Simeone e di Anna, dei 
quali ci parla il vangelo dell’infanzia di Gesù composto da san Luca. Erano certamente anziani, il 
“vecchio” Simeone e la “profetessa” Anna che aveva 84 anni. Non nascondeva l’età questa donna. 
Il Vangelo dice che aspettavano la venuta di Dio ogni giorno, con grande fedeltà, da lunghi anni. 
Volevano proprio vederlo quel giorno, coglierne i segni, intuirne l’inizio. Forse erano anche un po’ 
rassegnati, ormai, a morire prima: quella lunga attesa continuava però a occupare tutta la loro vita, 
non avevano impegni più importanti di questo: aspettare il Signore e pregare. Ebbene, quando 
Maria e Giuseppe giunsero al tempio per adempiere le disposizioni della Legge, Simeone e Anna 
si mossero di slancio, animati dallo Spirito Santo (cfr Lc 2,27). Il peso dell’età e dell’attesa sparì in 
un momento. Essi riconobbero il Bambino, e scoprirono una nuova forza, per un nuovo compito: 
rendere grazie e rendere testimonianza per questo Segno di Dio. Simeone improvvisò un 
bellissimo inno di giubilo (cfr Lc 2,29-32) – è stato un poeta in quel momento - e Anna divenne la 
prima predicatrice di Gesù: «parlava del bambino a quanti aspettavano la redenzione di 
Gerusalemme» (Lc 2,38). 
 
Cari nonni, cari anziani, mettiamoci nella scia di questi vecchi straordinari! Diventiamo anche noi 
un po’ poeti della preghiera: prendiamo gusto a cercare parole nostre, riappropriamoci di quelle 
che ci insegna la Parola di Dio. E’ un grande dono per la Chiesa, la preghiera dei nonni e degli 
anziani! La preghiera degli anziani e dei nonni è un dono per la Chiesa, è una ricchezza! Una 
grande iniezione di saggezza anche per l’intera società umana: soprattutto per quella che è troppo 
indaffarata, troppo presa, troppo distratta. Qualcuno deve pur cantare, anche per loro, cantare i 
segni di Dio, proclamare i segni di Dio, pregare per loro! Guardiamo a Benedetto XVI, che ha 
scelto di passare nella preghiera e nell’ascolto di Dio l’ultimo tratto della sua vita! E’ bello questo! 
Un grande credente del secolo scorso, di tradizione ortodossa, Olivier Clément, diceva: “Una civiltà 
dove non si prega più è una civiltà dove la vecchiaia non ha più senso. E questo è terrificante, noi 
abbiamo bisogno prima di tutto di anziani che pregano, perché la vecchiaia ci è data per questo”. 
Abbiamo bisogno di anziani che preghino perché la vecchiaia ci è data proprio per questo. E’ una 
cosa bella la preghiera degli anziani. 
 
Noi possiamo ringraziare il Signore per i benefici ricevuti, e riempire il vuoto dell’ingratitudine che lo 
circonda. Possiamo intercedere per le attese delle nuove generazioni e dare dignità alla memoria e 
ai sacrifici di quelle passate. Noi possiamo ricordare ai giovani ambiziosi che una vita senza amore 
è una vita arida. Possiamo dire ai giovani paurosi che l’angoscia del futuro può essere vinta. 
Possiamo insegnare ai giovani troppo innamorati di sé stessi che c’è più gioia nel dare che nel 
ricevere. I nonni e le nonne formano la “corale” permanente di un grande santuario spirituale, dove 
la preghiera di supplica e il canto di lode sostengono la comunità che lavora e lotta nel campo della 
vita. 
 



Edi.S.I.  17

La preghiera, infine, purifica incessantemente il cuore. La lode e la supplica a Dio prevengono 
l’indurimento del cuore nel risentimento e nell’egoismo. Com’è brutto il cinismo di un anziano che 
ha perso il senso della sua testimonianza, disprezza i giovani e non comunica una sapienza di vita! 
Invece com’è bello l’incoraggiamento che l’anziano riesce a trasmettere al giovane in cerca del 
senso della fede e della vita! E’ veramente la missione dei nonni, la vocazione degli anziani. Le 
parole dei nonni hanno qualcosa di speciale, per i giovani. E loro lo sanno. Le parole che la mia 
nonna mi consegnò per iscritto il giorno della mia ordinazione sacerdotale, le porto ancora con me, 
sempre nel breviario e le leggo spesso e mi fa bene. 
 
Come vorrei una Chiesa che sfida la cultura dello scarto con la gioia traboccante di un nuovo 
abbraccio tra i giovani e gli anziani! E questo è quello che oggi chiedo al Signore, questo 
abbraccio! 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale  
- Per la Chiesa sposa di Cristo: abbandonate le tenebre del peccato, si presenti purificata e 
luminosa agli occhi del Signore. Preghiamo ? 
- Per le famiglie, sacramento dell'amore di Dio: vivano nella concordia e nella pace. Preghiamo ? 
- Per i giovani, speranza dell'umanità: crescano alla sequela di Gesù, ricchi di sapienza e di grazia. 
Preghiamo ? 
- Per gli anziani che vivono il tempo della contemplazione: con serenità e distacco, indichino ai più 
giovani i grandi valori della vita. Preghiamo ? 
- Per chi frequenta con assiduità il tempio del Signore: la sua fede non sia diversa dalle opere. 
Preghiamo ? 
- Per i vedovi e le vedove della parrocchia. Preghiamo ? 
- Perchè trascorriamo in sobrietà questi giorni di festa. Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera finale :  Salmo  95 
Gloria nei cieli e gioia sulla terra. 
 
Date al Signore, o famiglie dei popoli, 
date al Signore gloria e potenza, 
date al Signore la gloria del suo nome. 
 
Portate offerte ed entrate nei suoi atri, 
prostratevi al Signore nel suo atrio santo. 
Tremi davanti a lui tutta la terra. 
 
Dite tra le genti: «Il Signore regna!». 
È stabile il mondo, non potrà vacillare! 
Egli giudica i popoli con rettitudine. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  18

Lectio del mercoledì   31  dicembre  2025 

 
Mercoledì  dell’Ottava di Natale   (Anno  A) 
Lectio :  1 Lettera di Giovanni  2,  18  -  21   
           Giovanni  1,  1  -  18   
 
 
1) Preghiera  
Dio onnipotente ed eterno, che nella nascita del tuo Figlio hai stabilito l'inizio e la pienezza della 
vera fede, accogli anche noi come membra del Cristo, che compendia in se� la salvezza del mondo. 
 
 
2) Lettura :  1 Lettera di Giovanni  2,  18  -  21 
Figlioli, è giunta l'ultima ora. Come avete sentito dire che l'anticristo deve venire, di fatto molti 
anticristi sono già venuti. Da questo conosciamo che è l'ultima ora. Sono usciti da noi, ma non 
erano dei nostri; se fossero stati dei nostri, sarebbero rimasti con noi; sono usciti perché fosse 
manifesto che non tutti sono dei nostri. Ora voi avete ricevuto l'unzione dal Santo, e tutti avete la 
conoscenza. Non vi ho scritto perché non conoscete la verità, ma perché la conoscete e perché 
nessuna menzogna viene dalla verità. 
 
3) Commento 7  su  1 Lettera di Giovanni  2,  18  -  21 
● Giovanni attualizza la figura mitica dell’anticristo, la discerne nell’ambito della vita comunitaria, e 
di conseguenza mette in guardia: «Come avete sentito dire che l’anticristo deve venire, di fatto 
molti anticristi sono già venuti». Da questo conosciamo che è «l’ultima ora». Chi sono questi 
anticristi? L’autore allude a quei cristiani che, provenendo dalla stessa comunità, la minacciavano 
dall’interno e dall’esterno: «Sono usciti da noi, ma non erano dei nostri». Erano dei dissidenti, 
amavano più le loro idee e i loro progetti che i fratelli e le sorelle con cui vivevano, negavano che 
Gesù è il Messia, rendevano illusoria e arbitraria la possibilità di conoscere Dio e di entrare in 
comunione con Lui. «Ora voi avete ricevuto l’unzione dal Santo». Cos’è questa unzione? Per 
alcuni esegeti è la Parola di Dio, per altri è lo Spirito Santo. Possiamo dire che quest’unzione, che 
ha il compito di insegnare, è lo Spirito Santo che guida alla verità tutta intera ricordando la parola 
di Cristo e, nello stesso tempo, è il Vangelo reso vivente nel cuore dei credenti dallo Spirito Santo. 
Sant’Agostino spiega in modo mirabile il pensiero di Giovanni: «C’è un grande mistero sul quale 
occorre riflettere, fratelli. Il suono delle nostre parole percuote gli orecchi, ma il vero maestro sta 
dentro (magister intus est). Non crediate di poter apprendere qualcosa da un uomo: noi possiamo 
esortare col suono della voce, ma se dentro non v’è chi insegna, inutile diviene il nostro 
rumoreggiare.. Il maestro che veramente istruisce è dunque quello interiore (interior magister): è 
Cristo, è la sua ispirazione a istruire. Quando manca la sua ispirazione e la sua unzione, le parole 
esterne fanno soltanto un inutile rumore». 
 
● “Figlioli, è giunta l’ultima ora. Come avete sentito dire che l’anticristo deve venire, di fatto molti 
anticristi sono già venuti”. Giovanni usa ora il termine ”paidia" per tutti i fedeli. “Paidia" è parola di 
maggiore dolcezza che ”teknia": è il padre che, maestro, parla ai figli a cuore aperto, quasi 
sostenendoli perché non vacillino di fronte a parole così forti. 
L’ultima ora è cominciata con la presenza di Cristo. Le ore dei patriarchi, dei profeti, sono passate, 
ora si è nell’ultima ora e si deve vivere l’ultima ora, che il presente di Cristo (Cf. At 2,17; 2Tim 3,1; 
Eb 1,2; Gc 5,3; 1Pt 1,5.20; 2Pt 3,3; Gd 18). Essendo l’ultima ora, cioè l’ora nella quale Satana è 
stato buttato fuori. L’ultima ora è caratterizzata da una lotta perversa al massimo di Satana contro 
Cristo, mediante gli anticristi, che culmineranno nell’anticristo, che sarà il figlio di Satana, 
manifestazione dell’orrore di Satana. Già anticristi sono apparsi, e sono precisamente i falsi dottori 
che negavano Cristo. Satana, principe usurpatore, è stato buttato fuori, cioè l’usurpatore è stato 
sconfitto; con ciò cerca furentemente di lottare contro chi l’ha buttato fuori, ma non riuscirà a 
vincere Cristo e sarà annientato da lui che dissolverà in una sconfitta totale il potere costruito con 
gli anticristi, suoi perversi servi (2Tes 2,8). 
                                                 
7  www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  - Patrizia Gasponi  in www.preg.audio.org  - www.perfettaletizia.it 



Edi.S.I.  19

“Da questo conosciamo che è l’ultima ora”. L’ultima ora è segnalata dalla battaglia finale, dalla 
furente voglia di vendetta di Satana contro Cristo che l’ha buttato fuori. Gli anticristi sono messi in 
campo da Satana dopo che si sono consegnati a lui. Sono anticristi non solo quelli che negano 
Cristo, ma anche quelli che negano la Chiesa, che sussiste nella sua pienezza nella Chiesa 
cattolica (“Lumen Gentium”, c. 8, [305]; “Unitatis reintegratio”, c. 3, [507]; “Dominus Jesus”, c. 4, n° 
16). 
“Sono usciti da noi, ma non erano dei nostri; se fossero stati dei nostri, sarebbero rimasti con noi; 
sono usciti perché fosse manifesto che non tutti sono dei nostri”. Gli anticristi hanno la drammatica 
particolarità di avere conosciuto il messaggio di Cristo ed è per questo che la loro azione è 
perversa. Non sono pagani che combattono la fede cristiana, ma gente che è stata dentro le 
comunità cristiane e ne ha rinnegato la fede. Ma ciò non è avvenuto perché Cristo non sia 
convincente, potente nella sua azione salvifica, nella prospettiva della sua speranza, ma perché gli 
anticristi erano animati dall’anticarità, non erano fratelli coi fratelli. Sono usciti dalla comunione 
fraterna, che non avevano vissuto perché entrati per opportunismi, per desideri economici, di 
successo, e con ciò è diventato chiaro “che non tutti sono dei nostri”. Ciò comporta vigilanza, 
attenzione, valutazione dei comportamenti, prima di dare credito a persone, che poi faranno danni. 
Certamente, l’evangelizzazione aveva avuto nelle comunità asiatiche una ricerca del numero delle 
adesioni a discapito di una discernimento prima di ammettere al Battesimo. 
“Ora voi avete ricevuto l’unzione dal Santo, e tutti avete la conoscenza”. I cristiani non sono però 
sguarniti di fronte a questo doloroso fenomeno avendo ricevuto “l’unzione dal Santo”. L’unzione è 
quella data dal Santo, che è Cristo, Sommo Sacerdote (At 2,27; 3,14; Gv 6,69; Ap 3,7; Ps Eb 
8,26). L’unzione è santificatrice e avviene per mezzo dell’olio spirituale dello Spirito Santo. Essa è 
conferita per mezzo del ministero dei presbiteri, che agiscono “in persona Cristi” 
Lo Spirito Santo era conferito dagli apostoli con l’imposizione delle mani (At 8,17; 19,6). L’azione 
dei presbiteri avviene “in persona Cristi”, poiché è lui il Sommo ed Eterno sacerdote. 
L’unzione con olio - crismazione - venne aggiunta dalla Chiesa nel sec. III, sulla scorta delle 
unzioni consacratorie regali e sacerdotali Veterotestamentarie (Es 29,29; 30,30; 1Sam 16,13). 
_____________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura  : dal Vangelo secondo  Giovanni  1,  1  -  18   
In principio era il Verbo, e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. 
Egli era, in principio, presso Dio: tutto è stato fatto per mezzo di lui e senza di lui nulla è stato fatto 
di ciò che esiste. In lui era la vita e la vita era la luce degli uomini;la luce splende nelle tenebre e le 
tenebre non l'hanno vinta.Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era Giovanni. Egli venne 
come testimone per dare testimonianza alla luce,perché tutti credessero per mezzo di lui. 
Non era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce. Veniva nel mondo la luce vera, quella 
che illumina ogni uomo. Era nel mondo e il mondo è stato fatto per mezzo di lui; eppure il mondo 
non lo ha riconosciuto. Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto. A quanti però lo hanno 
accolto ha dato potere di diventare figli di Dio: a quelli che credono nel suo nome, i quali, non da 
sangue né da volere di carnené da volere di uomo, ma da Dio sono stati generati. 
E il Verbo si fece carnee venne ad abitare in mezzo a noi; e noi abbiamo contemplato la sua gloria, 
gloria come del Figlio unigenito che viene dal Padre,pieno di grazia e di verità. 
Giovanni gli dà testimonianza e proclama: «Era di lui che io dissi: Colui che viene dopo di me è 
avanti a me, perché era prima di me». Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto: grazia su 
grazia. Perché la Legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di 
Gesù Cristo. Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è 
lui che lo ha rivelato. 
 
5) Riflessione 8  sul Vangelo secondo Giovanni  1,  1  -  18   
● In principio, prima della creazione, era il Verbo, divino, dinamico e vivo. Era con Dio ed era Dio. 
Con queste tre brevi affermazioni, eccoci condotti al mistero stesso della Trinità. Ci è stato 
concesso di vedere che il Verbo divino ha origine nell'eternità di Dio, vive in un'unione particolare e 
ineffabile con Dio, è Dio stesso, uguale al Padre e non subordinato o inferiore. E questo Verbo, 

                                                 
8  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Padre Lino Pedron  - don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com 



Edi.S.I.  20

personale e trascendente, è sceso dalla sua dimora celeste perché Dio fosse presente, in carne ed 
ossa, sulla terra e per insegnarci a conoscere direttamente il Padre, che lui solo aveva visto. 
Perché il Verbo è da sempre e per sempre il Figlio Unigenito e prediletto di Dio. In Cristo si trovano 
unite la divinità e l'umanità. In Cristo vediamo la gloria di Dio brillare attraverso la sua umanità. Ma 
l'identità del Figlio col Padre è espressa nella dipendenza, nell'obbedienza completa rivelata nel 
sacrificio, nel dono totale di sé. Si intravede qui l'umiltà della Trinità, così come è manifestata nella 
carne mortale di Cristo. 
Parlandoci del suo legame con il Padre, Gesù vuole attirarci a sé per fare di noi i suoi discepoli e 
figli di Dio. Vuole insegnarci che la nostra vita deve riflettere, nella condizione umana, la vita della 
Trinità, la vita di Dio stesso, se desideriamo ricevere i suoi doni apportatori di salvezza. 
 
● Il vangelo di Giovanni è la più acuta interpretazione dell'evento-Gesù, che gli ha fatto meritare il 
nome di "vangelo spirituale" (Eusebio). Il prologo, o introduzione, che oggi leggiamo, descrive, in 
forma poetica, l'opera di Gesù-Verbo e persona divina nell'ampio orizzonte biblico del piano della 
salvezza, che Dio ha tracciato per l'uomo. 
Il prologo è il riassunto concentrato del contenuto del vangelo di Giovanni, che può essere 
paragonato al tema che viene dato all'inizio di un'opera musicale. 
Giovanni colloca il Verbo in Dio, presentandone la preesistenza eterna, l'intimità di vita con il Padre 
e la sua natura divina. Il termine "Verbo" ha come sottofondo la letteratura sapienziale e il tema 
biblico della parola di Dio nell'Antico Testamento, dove sia la Sapienza che la Parola vengono 
presentate come "persona" legata a Dio e mandata da Dio nel mondo per orientarlo verso la vita. Il 
Verbo è forza che crea, rivelazione che illumina, persona che comunica la vita di Dio. 
Il Verbo non solo è vicino al Padre, ma rivolto verso il Padre in atteggiamento di ascolto e di 
obbedienza. Giovanni afferma con chiarezza, fin dalle prime parole del suo vangelo, che nel Dio 
unico esiste una pluralità di persone. 
Per l'uomo della Bibbia "la parola" è l'espressione più profonda e intima di una persona, e lo stesso 
Dio non sarebbe Dio se non comunicasse la sua Parola dal fondo del suo essere. Anche per 
l'evangelista Giovanni è così. Il Verbo è generato eternamente dal profondo del seno del Dio-
Amore; egli è il volto del Padre, è l'uguaglianza nella diversità delle due persone che si amano e si 
comunicano. Con questi primi versetti Giovanni ci introduce nel mistero della rivelazione eterna di 
Cristo. 
Dopo i primi due versetti introduttivi, Giovanni ci presenta il ruolo del Verbo nella creazione 
dell'universo e nella storia della salvezza: "Tutto accadde per mezzo di lui e senza di lui non 
accadde nulla (v.3). Il Verbo spinge tutte le cose all'essere e alla salvezza in quanto esse 
partecipano alla comunione di vita con lui. Tutta la storia appartiene a lui. Tutte le cose sono opera 
del Figlio di Dio, di Gesù di Nazaret. 
Ogni uomo è fatto per la luce ed è chiamato ad essere illuminato dal Verbo con la luce eterna di 
Dio, che è la vita stessa del Padre donata al Figlio. La luce di Cristo splende su ogni uomo che 
viene nel mondo e le tenebre lottano per eliminarla. Tuttavia l'ambiente del male, che si oppone 
alla luce di Dio e alla parola di Gesù-Verbo, non riesce ad avere il sopravvento e a vincere. 
La luce venuta nel mondo è preceduta da un testimone, Giovanni il Battista, che ha la missione di 
parlare a favore della luce. Questo uomo mandato da Dio ha un compito ben definito nel piano 
della salvezza, e lo stesso suo nome "Giovanni" lo rivela: annunciare che "Dio è pieno di amore 
misericordioso" per tutta l'umanità. 
Il ruolo del Battista è unico: "venne come testimone, per dare testimonianza alla luce, affinché tutti 
credessero per mezzo suo" (v.7). Giovanni è il testimone di Gesù che riceve la testimonianza che il 
Padre dà al Figlio nel battesimo e che vede lo Spirito scendere e rimanere su Gesù (Gv 1,32-34). 
Egli è colui che conduce l'uomo alla fede in Gesù-Luce. 
Gesù è la luce autentica e perfetta che appaga le aspirazioni umane; la sola che dà senso a tutte 
le altre luci che appaiono nella scena del mondo. Questa luce divina illumina ogni uomo che nasce 
in questo mondo. E' la luce che si offre nell'intimo di ogni essere come presenza, stimolo e 
salvezza. 
Gesù-Verbo, presente tra gli uomini con la sua venuta, è vicino ad ogni uomo. Benché fosse già 
nel mondo come creatore e come centro della storia, "il mondo non lo riconobbe" (v.10), cioè gli 
uomini non hanno creduto nel Verbo incarnato e nella sua missione di salvatore. 



Edi.S.I.  21

Al rifiuto del mondo, Giovanni ne aggiunge un altro ancora più grave: "E' venuto tra la sua gente e i 
suoi non l'hanno accolto" (v.11). In altri termini: la Parola del Signore è venuta nel popolo ebraico, 
ma Israele l'ha respinta. E' presente qui il lungo cammino dell'umanità che, nonostante il progetto 
di amore e di vita voluto da Dio, ha perso col peccato l'orientamento di tutto il suo essere e non ha 
riconosciuto il piano amoroso e salvifico di Dio. 
Se il comportamento dell'umanità, e in particolare quello d'Israele, è stato di netto rifiuto di Gesù-
Verbo, tuttavia, un gruppo di persone, un "resto di Israele", l'ha accolto e ha dato una risposta 
positiva al suo messaggio, stabilendo un nuovo rapporto con Dio: "A quanti l'hanno accolto, ha 
dato il potere di diventare figli di Dio" (v.12). Solo coloro che accolgono il Verbo e credono nella 
sua persona divina diventano figli di Dio, perché sono nati da Dio e non da elementi umani. 
Questo dono della figliolanza divina si accoglie credendo nel Cristo e approfondendo la nostra vita 
di fede in lui. Accogliere il Verbo significa "credere nel nome" di Gesù, ossia aderire pienamente 
alla sua persona, impegnare la propria vita al suo servizio. 
Il versetto 14 è come la sintesi di tutto l'inno: si afferma solennemente l'incarnazione del Figlio di 
Dio. Il vangelo afferma che "il Verbo divenne carne", cioè che la Parola si è fatta uomo, nella sua 
fragilità e impotenza come ogni creatura, nascendo da una donna, Maria. E' questo l'annuncio da 
credere per essere salvati: "Ogni spirito che riconosce Gesù Cristo venuto nella carne, è da Dio; 
ogni spirito che non riconosce Gesù, non è da Dio" (1Gv 4,2-3). 
L'espressione "e pose la sua tenda in mezzo a noi" sottolinea lo scopo dell'incarnazione: Dio 
dimora con il suo popolo stabilmente e per sempre (cfr Ap 7,15). La sua presenza è nella vita 
stessa dell'uomo e nella carne visibile di Gesù (cfr Gv 2,19-22). 
I discepoli hanno contemplato nella fede il mistero di Gesù-Verbo, cioè la gloria che egli possiede 
come Unigenito venuto da presso il Padre (v. 14). Gesù è la rivelazione di Dio, ma in un modo 
nascosto e umile. Nel vangelo di Giovanni la gloria del Signore è qualcosa di interiore che solo 
l'uomo di fede può comprendere. La "gloria" di Cristo è la verità del suo mistero: la rivelazione 
nell'uomo-Gesù del Figlio di Dio venuto da presso il Padre. 
La "grazia della verità" (v.14) nel linguaggio biblico è il dono della rivelazione che Dio ha offerto 
all'uomo. La verità, in Giovanni, indica la rivelazione piena e perfetta della vita divina. Il Verbo 
incarnato è "pieno della verità", ossia è tutto quanto rivelazione. Gesù è "la verità" (Gv 14,6) ossia 
la rivelazione definitiva e totale. E questa verità è la "grazia" del Padre, il dono supremo che ci ha 
fatto il Padre. 
Tutta la vita di Gesù è manifestazione di Dio, ma per l'evangelista il momento centrale in cui si 
manifesta la gloria di Dio un tutta la sua potenza è la croce: l'innalzamento di Gesù è la sua 
glorificazione. Può sembrare paradossale dire che la croce è la glorificazione, ma tutto diventa 
luminoso se pensiamo che Dio è amore (1Gv 4, 8) e la sua manifestazione è dunque là dove 
appare l'Amore. E' sulla croce che l'amore di Dio rifulge in tutta la sua penetrante luce e pienezza. 
I credenti sono coloro che hanno ricevuto "dalla pienezza" ( v.16) di Gesù-Verbo il dono della 
rivelazione, che sostituisce ormai quella della legge antica. Ogni credente può attingere a piene 
mani da questa fonte di vita ed essere partecipe del dono della verità che è in Gesù. La vita di 
figlio di Dio entra nell'uomo mediante la fede. Il Figlio di Dio infatti si è fatto uomo per rendere tutti 
gli uomini partecipi della sua realtà di Figlio e introdurli nella vita di Dio. 
"Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto una grazia al posto di un'altra grazia" (v.16). Quali 
sono le due grazie di cui si parla? Il v.17 ci aiuta a comprenderne il senso. Le due grazie sono la 
legge di Mosè e quella di Cristo. Per Giovanni, la storia della salvezza abbraccia due momenti 
fondamentali: il dono della legge nella rivelazione provvisoria del Sinai e "la grazia della verità" 
nella rivelazione definitiva di Gesù. Le due tappe della rivelazione non sono in contrasto tra loro: 
Mosè è il rivelatore imperfetto della legge e il mediatore umano tra Dio e Israele, Gesù invece è il 
Rivelatore perfetto e definitivo della Parola e il Mediatore umano-divino tra il Padre e l'umanità. 
Infine il versetto finale del prologo offre un'ulteriore spiegazione del perché Gesù è il compimento 
della legge di Mosè: perché Dio si rivela in Gesù. Solo il Figlio unigenito ha potuto rivelare il Padre 
perché nessuno ha mai visto Dio se non il Figlio unigenito che ce l'ha rivelato ( v.18). 
Il "seno" del Padre nel linguaggio biblico è l'immagine tipica dell'amore e dell'intimità: tutta la vita di 
Gesù si svolse come vita filiale in un atteggiamento di ascolto e di obbedienza al Padre, in un 
rapporto di amore con il Padre e come manifestazione del Padre. 
 



Edi.S.I.  22

● I profeti sono quasi sempre gente strana, o almeno così ce li immaginiamo. Persone sempre alle 
prese con enigmi, visioni, parole contorte. Ma Giovanni Battista è un profeta sobrio. Non ha 
particolari complicanze, e non sottopone i suoi uditori a enigmi irrisolvibili. Giovanni Battista è un 
profeta sui generis.  
La sua profezia è tutta racchiudibile nel suo dito indice: “vedendo Gesù venire verso di lui disse: 
«Ecco l’agnello di Dio, ecco colui che toglie il peccato del mondo! Ecco colui del quale io dissi: 
Dopo di me viene un uomo che mi è passato avanti, perché era prima di me. Io non lo conoscevo, 
ma sono venuto a battezzare con acqua perché egli fosse fatto conoscere a Israele»”. 
La vera profezia è indicare l’essenziale. E si ha sempre bisogno di qualcuno che ci indichi 
costantemente ciò che conta. La vita ci porta quasi sempre a perdere di vista l’essenziale, a 
correre dietro le cose urgenti che poi sono quasi sempre futili. La profezia vera non ci dice cose 
nuove, ma cose vere nascoste al fondo di quelle che ci sembrano essere sempre le stesse cose. 
Ci si può annoiare pensando alla nostra routine. Delle volte ci stanchiamo di quelle persone che 
sono così familiari da non vederle nemmeno più a causa dell’abitudine. La nostra vita è come un 
quadro famoso che però guardato a lungo non suscita più nessun stupore o meraviglia. La vera 
profezia è sapersi accorgere della novità che è sempre nascosta nello stesso. 
Gesù non è qualcosa fuori dalla nostra vita. Gesù è qualcosa nascosto al centro di questa nostra 
vita che pare essere così scontata, così conosciuta, così poco appagante. È la sensazione che si 
prova quando innamorandosi di qualcuno, ci sembra che tutto sia nuovo e bello, quando invece è 
sempre tutto uguale. Ciò che è cambiato è il nostro sguardo. 
L’amore lo ha reso in grado di guardare la vita che non riuscivamo più a vedere. Giovanni sa 
guardare la vita che non riusciamo più a vedere, per questo è profeta: “E io ho visto e ho reso 
testimonianza che questi è il Figlio di Dio”. 
______________________________________________________________________________ 
 
6) Per un confronto personale 
- Perchè la Chiesa di Cristo, alla luce del vangelo, sappia riflettere sulle vicende di quest'anno, per 
rinnovare il suo impegno al servizio dell'uomo e del regno di Dio. Preghiamo ? 
- Perchè le istituzioni politiche ed economiche non soffochino il messaggio evangelico, ma 
facciano in modo che ogni persona si senta accolta e protagonista nella costruzione della società. 
Preghiamo ? 
- Perchè nel mondo si superino gli squilibri fra ricchi e poveri, le divisioni che provocano guerre, le 
ingiustizie che creano l'emarginazione dei più deboli. Preghiamo ? 
- Perchè tutti i fratelli, che quest'anno ci hanno lasciato, incontrino Dio Padre e ricevano la 
ricompensa delle loro fatiche. Preghiamo ? 
- Perchè i bambini nati durante l'anno, segno dell'amore di Dio per il mondo, siano educati secondo 
i principi evangelici ai più alti valori umani. Preghiamo ? 
- Perchè tutti noi che partecipiamo a questa eucaristia, fortificati dal corpo e sangue di Cristo, 
cresciamo nell'amore e nel servizio reciproco. Preghiamo ? 
 
7) Preghiera finale :  Salmo  95 
Gloria nei cieli e gioia sulla terra. 
 
Cantate al Signore un canto nuovo, 
cantate al Signore, uomini di tutta la terra. 
Cantate al Signore, benedite il suo nome, 
annunciate di giorno in giorno la sua salvezza. 
 
Gioiscano i cieli, esulti la terra, 
risuoni il mare e quanto racchiude; 
sia in festa la campagna e quanto contiene, 
acclamino tutti gli alberi della foresta. 
 
Davanti al Signore che viene: sì, egli viene a giudicare la terra; 
giudicherà il mondo con giustizia 
e nella sua fedeltà i popoli. 



Edi.S.I.  23

Lectio del giovedì   1   gennaio   2026 

 
Giovedì  Feria propria   (Anno A) 
Maria SS. Madre di Dio 
Lectio :  Lettera ai Galati  4,  4  - 7 
           Luca  2,  16  -  21 
 
 
1) Orazione iniziale 
O Dio, che nella verginita� feconda di Maria hai donato agli uomini i beni della salvezza eterna, 
fa'che sperimentiamo la sua intercessione, poiche� per mezzo di lei abbiamo ricevuto l'autore della 
vita, Gesu� Cristo, tuo Figlio. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Lettera ai Galati  4,  4  - 7 
Il Signore parlò a Mosè e disse: «Parla ad Aronne e ai suoi figli dicendo: "Così benedirete gli 
Israeliti: direte loro: Ti benedica il Signore e ti custodisca. Il Signore faccia risplendere per te il suo 
volto e ti faccia grazia. Il Signore rivolga a te il suo volto e ti conceda pace". 
Così porranno il mio nome sugli Israeliti e io li benedirò». 
 
3) Commento 9  su Lettera ai Galati  4,  4  - 7 
● Dio mandò il suo Figlio, nato da donna, nato sotto la Legge, per riscattare quelli che erano sotto 
la Legge, perché ricevessimo l'adozione a figli. (Gal 4,4) - Come vivere questa Parola? 
In pochissime parole, San Paolo descrive il mistero dell'incarnazione: Dio manda il Figlio suo nel 
mondo e lo pone sotto due condizioni: nascere da una donna, nascere sotto la legge. La seconda 
condizione è immersione in ciò che già esisteva, frutto, espressione del vecchio mondo da 
assumere per poterlo distruggere e liberare da essa tutta l'umanità. La prima condizione è invece 
una novità: per essere realizzata chiede l'adesione esplicita di un'altra persona, di una creatura già 
esistente, una donna, la cui conversione a Dio si fa generativa. Quella disponibilità non solo 
permette al Figlio di Dio di entrare nel mondo, ma fa sì che tutta l'umanità in Cristo, quella già 
esistita, quella sua contemporanea e quella futura possa essere adottata in lei da Dio. Quella 
persona, Maria, diventa Madre di Dio e di tutta l'umanità. Per lei, noi creature di Dio siamo 
riconosciuti Figli. Figli di Dio, liberati dalla Legge, figli capaci di una nuova libertà, figli responsabili 
di una nuova eredità, di una nuova alleanza. In Lei è possibile, garantita e protetta l'umanità di 
Gesù. In Lei si realizza la nostra divinità. 
Signore, fa' che non ci scordiamo nelle pieghe della quotidianità di questo nuovo anno che inizia, 
la bellezza della nostra umanità che sa creare, crescere, educare, prendersi cura degli altri e del 
mondo; fa' che non ci scordiamo della divinità che è in noi che ci trascende e ci rende capaci di 
amare e soffrire, condividere e sperare come te. 
Ecco la voce di un teologo : Tutte le Chiese hanno come base ecumenica della fede, il Credo di 
Nicea-Costantinopoli, che considerano un fedele riassunto del messaggio fondamentale della 
Parola di Dio, contenuta nella Sacra Scrittura. Insieme, tutti i cristiani confessano a Gesù Cristo 
come «l'unigenito Figlio di Dio, generato dal Padre prima di tutti i secoli... generato non creato, 
della stessa sostanza del Padre»; questo unigenito Figlio del Padre «si è incarnato per opera dello 
Spirito Santo nel seno della Vergine Maria e si è fatto uomo». (...) Tutti i cristiani confessano, 
secondo la Bibbia e la Tradizione Maria Vergine e Madre di Dio (Teotókos) (...) Nel suo ruolo 
propriamente Cristologico Maria appare come colei che afferma e difende contemporaneamente 
l'umanità di Gesù Cristo e la sua divinità. Infatti, è pienamente donna e in questo è la madre di un 
uomo vero, Gesù. Ma il Nuovo Testamento la chiama anche la Madre del Signore, del Kyrios. 
 
● La lettera ai Galati ci testimonia le vicissitudini di una delle chiese fondate direttamente da Paolo. 
Egli si era fermato presso di loro quando era gravemente malato ed essi lo avevano accolto e 
aiutato a guarire. Paolo aveva annunciato il Vangelo cercando di adattarsi alla loro mentalità e con 

                                                 
9   www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio –  Monastero Domenicano Matris 
Domini 



Edi.S.I.  24

molta fatica era riuscito a far sì che abbracciassero la fede. Però poi dopo qualche tempo dalla 
partenza di Paolo furono visitati da altri predicatori che li convinsero ad assumere le usanze 
ebraiche (osservanza della Legge, circoncisione) insieme al Vangelo. Questo sarebbe stato tradire 
la novità di Gesù che aveva completato e superato la legge antica. Paolo scrive dunque questa 
lettera ai Galati per dissuaderli a compiere questo gesto. In particolare questa lettera diventa 
un'occasione per chiarire quale sia la posizione del cristiano nei confronti della legge mosaica. Il 
brano che leggiamo oggi è stato scelto perché in esso si afferma che il Figlio di Dio è nato da 
donna, cioè da Maria, però ci ricorda anche la nostra situazione di figli adottivi, liberi dalla legge e 
non posti sotto di essa come degli schiavi. 
 
● Fratelli,4quando venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato da donna, nato sotto 
la Legge, 
Nei versetti 1-3 Paolo porta una nuova argomentazione per convincere i Galati a ritornare sui loro 
passi. 
Egli paragona l'uomo sotto la legge a un bambino, che pur essendo l'erede di tutti i beni del padre, 
finché non viene emancipato dal padre stesso non è padrone di questi beni ed è sottomesso a 
tutori e amministratori. Così coloro che erano sotto la legge. La liberazione da questa schiavitù ha 
avuto inizio in un momento ben preciso della storia. Quando Dio ha mandato il suo Figlio. Egli ha 
voluto che il Figlio si integrasse pienamente nella storia umana. E' nato da una donna, come 
qualsiasi persona umana, è nato sotto la Legge, cioè all'interno di un popolo e di un sistema 
culturale. 
 
● 5 per riscattare quelli che erano sotto la Legge, perché ricevessimo l'adozione a figli. 
Il Figlio si è fatto totalmente solidale con i suoi fratelli del popolo di Israele, fino alla morte in croce, 
perché questi suoi fratelli potessero passare dalla condizione di schiavi a quella di figli. Tale 
liberazione vale anche per tutti gli altri popoli, se si associano alla morte di Gesù Cristo attraverso il 
battesimo. 
 
● 6 E che voi siete figli lo prova il fatto che Dio mandò nei nostri cuori lo Spirito del suo Figlio, il 
quale grida: "Abbà! Padre!". 
Quindi anche i Galati, anche noi siamo figli e questo viene ribadito dalla presenza dello Spirito che 
è sceso su coloro che hanno ricevuto il battesimo. Essi possono rivolgersi a Dio nella preghiera 
con il titolo affettuoso di Abbà, Padre. Era il termine aramaico con cui i bambini chiamavano il loro 
papà. Questo è un elemento di novità del cristianesimo. I giudei non avrebbero mai osato rivolgersi 
a Dio in questi termini e il primo a introdurre tale usanza è stato proprio Gesù. Questo è un fatto 
che segna una differenza fondamentale tra i cristiani e gli ebrei. 
 
● 7 Quindi non sei più schiavo, ma figlio e, se figlio, sei anche erede per grazia di Dio. 
Paolo termina dunque qui la sua argomentazione. Con il battesimo i cristiani partecipano della 
figliolanza di Gesù Cristo, quindi non sono più schiavi di nessuna legge, né degli elementi della 
terra. 
Anzi questa loro figliolanza li rende eredi della vita eterna e tutto questo per la bontà di Dio per la 
sua volontà di renderli partecipi. 
Leggere questo brano di Galati nel giorno in cui ricordiamo Maria come Madre di Dio ci riporta 
dunque alla nostra vocazione più vera. Anche noi siamo chiamati figli di Dio come lo è Gesù. Egli 
ha percorso il normale iter di nascita e di crescita umana, è nato da una donna come tutti noi. Egli 
si è sottomesso alla legge del popolo in cui è nato, Israele. Con la sua vicenda umana però, 
attraverso la sua morte e risurrezione ci ha riscattati da tutto quello che nella nostra situazione 
terrena ci rendeva schiavi, ci ha resi figli di Dio, ci ha donato la vera libertà. 
_____________________________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  25

4) Lettura :  dal Vangelo di   Luca  2,  16  -  21 
In quel tempo, [i pastori] andarono, senza indugio, e trovarono Maria e Giuseppe e il bambino, 
adagiato nella mangiatoia. E dopo averlo visto, riferirono ciò che del bambino era stato detto loro. 
Tutti quelli che udivano si stupirono delle cose dette loro dai pastori. Maria, da parte sua, custodiva 
tutte queste cose, meditandole nel suo cuore. I pastori se ne tornarono, glorificando e lodando Dio 
per tutto quello che avevano udito e visto, com'era stato detto loro. 
Quando furono compiuti gli otto giorni prescritti per la circoncisione, gli fu messo nome Gesù, 
come era stato chiamato dall'angelo prima che fosse concepito nel grembo. 
 
5) Riflessione 10  sul Vangelo di  Luca  2,  16  -  21   
● Il brano del vangelo ci narra un episodio della vita di una famiglia ebrea, ma l'ambientazione è 
inusuale per una nascita. Si tratta di una famiglia emarginata socialmente. Eppure il bambino è Dio 
e la giovane donna l'ha concepito e partorito nella verginità. Alcuni pastori si affrettano, in risposta 
a un messaggio dal cielo, per riconoscerlo e glorificarlo a loro modo. 
Vi è difficile considerarlo vostro Dio? 
Volgete il pensiero per un attimo al fascino persistente esercitato da sua madre su uomini e donne 
di ogni ambiente e classe, su persone che hanno conosciuto successi o fallimenti di ogni tipo, su 
uomini di genio, su emarginati, su soldati angosciati e destinati a morire sul campo di battaglia, su 
persone che passano attraverso dure prove spirituali. 
Il genio artistico si è spesso consacrato alla sua lode: pensate alla "Pietà" di Michelangelo, al gran 
numero di Madonne medievali e rinascimentali, alle vetrate incantevoli della cattedrale di Chartres 
e alla più bella di tutte le icone: la Madonna di Vladimir, che aspetta con pazienza, nel Museo 
Tretiakov di Mosca, giorni migliori. 
Perché la Madonna ispira tanta umanità? 
Forse perché è, come dicono gli ortodossi, un'icona (= immagine) di Dio? 
Forse perché Dio parla per suo tramite anche se Maria resta sempre una sua creatura, sia pure 
una creatura unica grazie ai doni ricevuti dal Padre? 
Tutto ciò è stato oggetto di discussioni, spesso accese, quando spiriti grandi cercarono di 
esprimere in termini umani il mistero di Dio fatto uomo. 
Maria fu definita madre di Dio, "theotokos", e ciò contribuì a calmare dispute intellettuali. Questo 
appellativo è particolarmente caro ai cristiani dell'Est, ai nostri fratelli del mondo ortodosso, ed è 
profondamente radicato nella loro teologia, ripetuto spesso nelle loro belle liturgie, specialmente 
nella liturgia bizantina, che è stata considerata la "più perfetta" proprio per via delle sue preghiere 
ufficiali dedicate al culto di Maria. 
Cominciamo l'anno nel segno di questo grande mistero. 
Cerchiamo allora di approfondire la nostra devozione a Maria, Madre di Dio e nostra, 
eliminandone, però, ogni traccia di sentimentalismo spicciolo. 
Tentiamo di convincere i giovani che si tratta qui di un idealismo rispondente, certo, alle aspirazioni 
più profonde dello spirito umano, ma che richiede impegno e molto coraggio. 
 
● Scoprire un Dio dalle grandi braccia e dal cuore di luce 
Otto giorni dopo Natale, lo stesso racconto di quella notte: Natale non è facile da capire, è una 
lenta conquista. Ci disorienta: per la nascita, quella nascita, che divenne nella notte un passare di 
voci che raccontavano una storia incredibile. Da stropicciarsi gli occhi. È venuto il Messia ed è nel 
giro di poche fasce, nella ruvida paglia di una mangiatoia. Chi va a cercarlo nei sacri palazzi non lo 
trova. 
"Tutti quelli che udivano si stupirono delle cose dette dai pastori". Riscoprire lo stupore della fede. 
Lasciarci incantare almeno da una parola del Signore, stupirci ancora della mangiatoia e della 
Croce, di questo mistero di un Dio che sa di stelle e di latte, di infinito e di casa. 
Dimentichiamo tutta la liturgia senz'anima che presiede a questi giorni: regali, botti, auguri, sms 
clonati, luci, per conservare ciò che vale davvero: la capacità di sorprenderci per la speranza 
indomita di Dio nell'uomo e in questa nostra storia barbara e magnifica, per il suo ricominciare 
dagli ultimi della fila. 

                                                 
10  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -   Padre Ermes Ronchi osm  - Carla Sprinzeles 



Edi.S.I.  26

E impariamo da Maria, che "custodiva tutte queste cose meditandole nel suo cuore", Da lei, che 
salvaguarda come in uno scrigno emozioni e domande, angeli e stalla, un bambino "caduto da una 
stella fra le sue braccia e che cerca l'infinito perduto e lo trova nel suo petto" (M. Marcolini); da lei 
che medita nel cuore fatti e parole, fino a che non si dipani il filo d'oro che tutto legherà insieme, da 
lei impariamo a prenderci del tempo per aver cura dei nostri sogni. "Con il cuore", con la forma più 
alta di intelligenza, quella che mette insieme pensiero e amore. 
E impariamo il Natale anche dai pastori, che non ce la fanno a trattenere per sé la gioia e lo 
stupore, come non si può trattenere il respiro, ma ritornano cantando, e contagiano di sorrisi chi li 
incontra, dicendo a tutti: è nato l'Amore! 
In questo giorno di auguri, le prime parole che la Bibbia ci rivolge sono: Il Signore parlò a Mosè, ad 
Aronne, ai suoi figli e disse: Voi benedirete i vostri fratelli. Per prima cosa, che lo meritino o no, voi 
benedirete. 
Dio ci chiede di imparare a benedire: uomini e storie, il blu del cielo e il giro degli anni, il cuore 
dell'uomo e il volto di Dio. Se non impara a benedire, l'uomo non potrà mai essere felice. 
Benedire è invocare dal cielo una forza che faccia crescere la vita, e ripartire e risorgere; significa 
cercare, trovare, proclamare il bene che c'è in ogni fratello. E continua: Il Signore faccia brillare per 
te il suo volto. Scopri che Dio è luminoso, ritrova nell'anno che viene un Dio solare, ricco non di 
troni, di leggi, di dichiarazioni, ma il cui più vero tabernacolo è un volto luminoso. Scopri un Dio 
dalle grandi braccia e dal cuore di luce. 
 
● Oggi è capodanno, è l'inizio di un nuovo anno e c'è la consuetudine di farsi gli auguri: cosa 
significa? Non è solo una gioiosa consuetudine, ma è anche il necessario richiamo alla nostra 
condizione di creature. Il tempo, infatti, ci costituisce viventi, perché solo in una successione di 
eventi siamo in grado di accogliere le offerte vitali che ci sono fatte. Come creature perciò noi 
siamo tempo e le sue scadenze sono le tappe della nostra identificazione. 
L'uomo è in divenire e la sua identità sta nel futuro, poiché egli nasce come possibilità da 
realizzare e come struttura da svolgere. Attraverso le scelte, i gesti quotidiani, le speranze, l'uomo 
accoglie e sviluppa progressivamentela sua identità personale fissandola nella forma che la morte 
consegnerà alla storia e all'eternità. 
Tutti perciò per crescere, abbiamo bisogno di essere inseriti in strutture comunitarie, che 
richiamandosi ad una tradizione e attraverso intrecci di rapporti ci offrano doni vitali, aprendoci a 
un futuro inedito. 
Il senso della vita, l'uomo non lo trova nelle sue capacità operative, nelle imprese, nei beni che 
possiede, ma solo in ciò che può diventare. Si crede che la salvezza venga dalla produzione dei 
beni sempre più numerosi, dalla acquisizione di potere sempre maggiore, dalla soddisfazione degli 
istinti sempre assecondati. 
La ragione dell'insoddisfazione sta nell'errore di bersaglio. Le cose, le situazioni, le persone sono 
spazi di offerta di beni diversi, interiori, che costituiscono l'identità definitiva della persona. Finché 
non si scopre il termine reale di ogni tensione vitale, non si è in grado di capire la condizione di 
creature e di godere pienamente la vita. 
Non sono quindi le cose, i rapporti o gli eventi ad avere un senso in sé, ma è ciò che l'uomo vi 
introduce a dare loro un senso. L'uomo può modificare il valore delle situazioni. L'augurio che ci 
scambiamo all'inizio di ogni anno riguarda appunto il bene supremo della nostra identità, per cui 
acquistiamo un nome "scritto nei cieli" e diventiamo viventi per sempre. 
Prima della nascita, ogni bambino è già identificato da Dio ma dovrà costruire il suo nome 
diventando un altro Gesù, salvatore con il figlio di Maria. Come? Trasformando in bene la sua 
storia: è la sfida della vita umana. 
Salvare significa ritrovare il Bene nascosto dietro ogni situazione e farlo emergere. Si tratta di 
vivere non più nella violenza ma nell'amore, non più nella rivalità ma nel perdono. 
E' possibile, se si prende sempre più coscienza delle nostre motivazioni, come quella donna che 
non poteva fare a meno di prostituirsi. Suo padre era stato un alcolizzato. Un giorno lei capì che si 
vendicava di lui con tutti gli uomini che sfruttava. Alcuni anni dopo era irriconoscibile, tanto 
irradiava purezza e serenità. 
"Che cosa è successo?" "Ho smesso di fare la vittima, ho capito che mio padre aveva avuto, 
anche lui, i suoi problemi. Sai, è morto con grande pace e dignità. Ero accanto a lui e gli tenevo la 
mano: mi sentivo finalmente libera di amarlo nella sua povertà." 



Edi.S.I.  27

Tutti siamo chiamati a diventare "la madre di Gesù", a far nascere il Bene nella nostra storia, 
qualunque essa sia. 
Taulero, mistico domenicano, dice che il vero Natale è quello della nascita del Verbo nel cuore 
profondo dell'uomo. "Maria conservava tutti gli avvenimenti, meditandoli nel suo cuore", 
continuando così a far nascere suo Figlio nel quotidiano. 
Ogni volta che delle persone cercano di sconfiggere il male, quando una prostituta apre la sua 
camera a una compagna sfrattata, quando un barbone si prende cura di un compagno esausto, 
nasce Dio, proprio là dove certo non si va a Messa, dove non vige la morale dei benpensanti, ma 
dove la preoccupazione dell'altro ha preso il posto dell'individualismo. 
I presepi, le luci, i regali, i cenoni, le celebrazioni natalizie stesse, possono restare gesti vuoti, anzi 
pagani, se non sono il segno visibile della nascita del Bene in ciascuno. 
Nessuna situazione è così negativa da non permettere un bene maggiore. Se non fosse così, 
vorrebbe dire che Dio sarebbe vinto dal male, che esisterebbe un Dio più forte dell'unico Signore. 
In ogni momento della nostra storia, Cristo vuol nascere in noi. ogni qualvolta scegliamo la verità, 
la condivisione, il perdono, proprio là dove serpeggiano la doppiezza, l'egoismo, la rivalità e la 
vendetta, è Natale. 
Lasciamoci prendere per mano da Maria, la Madre di Gesù: da lei impariamo a custodire ogni 
frammento prezioso della nostra esistenza e a collegarlo con la Parola di Dio. Da lei impariamo ad 
esprimere il canto della lode e della riconoscenza e a far nascere in ognuno di noi Gesù che 
perdona. 
Ci dia Maria il coraggio di affrontare passo passo questo nuovo anno con la sua serenità. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione 
- Per la comunità ecclesiale: sull'esempio di Maria, immagine e modello della Chiesa, sia docile 
all'ascolto della parola di vita e conduca l'umanità all'incontro con il Salvatore. Preghiamo ? 
- Per i genitori: accolgano il dono della vita come una benedizione di Dio e siano, per i loro figli, 
saggi educatori e coerenti testimoni della fede. Preghiamo ? 
- Per gli operatori di pace: il loro impegno a favore della riconciliazione e della fraternità fra i popoli 
sia efficace e fruttuoso. Preghiamo ? 
- Per tutte le donne: guardando a Maria, Vergine e Madre, vivano in pienezza la propria vocazione 
materna e promuovano il valore della bellezza e dell'amore. Preghiamo ? 
- Per noi qui presenti: l'anno nuovo, che riceviamo dalla bontà del Signore, sia vissuto nelle nostre 
famiglie e nelle nostre comunità come tempo di grazia, nell'adesione operosa e serena alla sua 
volontà. Preghiamo ? 
- Cosa significa per me pensare che anche Gesù è stato un bambino e poi un uomo come me? 
- Quali sono le leggi morali e religiose entro le quali mi sento schiavo? 
- Cosa significa per me la libertà dei figli di Dio? 
 
7) Preghiera : Salmo  66 
Dio abbia pietà di noi e ci benedica. 
 
Dio abbia pietà di noi e ci benedica, 
su di noi faccia splendere il suo volto; 
perché si conosca sulla terra la tua via, 
la tua salvezza fra tutte le genti. 
 
Gioiscano le nazioni e si rallegrino, 
perché tu giudichi i popoli con rettitudine, 
governi le nazioni sulla terra. 
 
Ti lodino i popoli, o Dio, 
ti lodino i popoli tutti. 
Ci benedica Dio e lo temano 
tutti i confini della terra. 



Edi.S.I.  28

Lectio del venerdì   2   gennaio  2026 

 
Venerdì  Feria propria   (Anno A) 
San Basilio Magno e San Gregorio Nazianzeno 
Lectio :  1 Lettera  di Giovanni  2,  22  -  28 
               Giovanni  1,  19   -   28 
 
1) Preghiera  
O Dio, che hai illuminato la tua Chiesa con gli esempi e gli insegnamenti dei santi vescovi Basilio 
e Gregorio, donaci uno spirito umile per conoscere la tua verità e attuarla fedelmente nella carità 
fraterna. 
 
Basilio (Cesarea di Cappadocia, attuale Kaysery, Turchia, 330 - 1 gennaio 379), vescovo della 
sua città natale (370), fu una delle figure più significative della Chiesa nel sec. IV: geniale guida dei 
suoi fedeli, difensore tenace della fede e della libertà della Chiesa, instauratore di nuove forme di 
vita comunitaria, creatore di istituzioni caritative, promotore di liturgia (vedi l'anafora che porta il 
suo nome) e autore fecondo nel campo ascetico (Le Grandi e Piccole Regole), teologico e 
omiletico. 
Gregorio (Nazianzo, attuale Nemisi in Turchia, 330 - 25 gennaio 389/390) condivise con l'amico 
Basilio la formazione culturale e il fervore mistico. Fu eletto patriarca di Costantinopoli nel 381. 
Temperamento di teologo e uomo di governo, rivelò nelle sue opere oratorie e poetiche 
l'intelligenza e l'esperienza del Cristo vivente e operante nei santi misteri. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1 Lettera  di Giovanni  2,  22  -  28 
Figlioli, chi è il bugiardo se non colui che nega che Gesù è il Cristo? L'anticristo è colui che nega il 
Padre e il Figlio. Chiunque nega il Figlio, non possiede nemmeno il Padre; chi professa la sua fede 
nel Figlio possiede anche il Padre. Quanto a voi, quello che avete udito da principio rimanga in voi. 
Se rimane in voi quello che avete udito da principio, anche voi rimarrete nel Figlio e nel Padre. E 
questa è la promessa che egli ci ha fatto: la vita eterna. Questo vi ho scritto riguardo a coloro che 
cercano di ingannarvi. E quanto a voi, l'unzione che avete ricevuto da lui rimane in voi e non avete 
bisogno che qualcuno vi istruisca. Ma, come la sua unzione vi insegna ogni cosa ed è veritiera e 
non mentisce, così voi rimanete in lui come essa vi ha istruito. E ora, figlioli, rimanete in lui, perché 
possiamo avere fiducia quando egli si manifesterà e non veniamo da lui svergognati alla sua 
venuta. 
 
3) Riflessione 11 su 1 Lettera  di Giovanni  2,  22  -  28 
● «Quanto a voi, quello che avete udito da principio rimanga in voi. Se rimane in voi quello che 
avete udito da principio, anche voi rimarrete nel Figlio e nel Padre. E questa è la promessa che 
egli ci ha fatto: la vita eterna. Questo vi ho scritto riguardo a coloro che cercano di ingannarvi». 
(1 GV 2, 23-24) - Come vivere questa Parola? 
Essere figli di Dio, in Maria e in Cristo resi partecipi della sorte divina, san Giovanni lo traduce con 
un unico verbo: rimanere. Rimanere per lui significa conservare la consapevolezza dell'essere 
Figli, la coscienza delle responsabilità e possibilità che conseguano da questa nuova condizione. 
Rimanere è anche indice di aver trovato il proprio posto. Rimanere è il contrario di scappare. 
Sintomo dell'aver raggiunto una stabilità di relazione con un contesto ma soprattutto con le 
persone in quel contesto. E quelle relazioni si fanno in questo modo impegnative, obbliganti e 
feconde. I due santi di oggi, così grandi e celeberrimi al punto che avrebbero avuto diritto ad una 
giornata dedicata a testa, sono festeggiati insieme, proprio perché la loro santità passa e benedice 
una delle espressioni più belle di questo RIMANERE nell'AMORE: l'amicizia. La loro amicizia 
diventa il luogo dove esprimere la loro fede, dare senso allo studio, alla conoscenza; dove dare 
energia e motivazione all'impegno morale. Ma anche dove trovare forza nelle avversità, 

                                                 
11  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -   Casa di Preghiera San Biagio  - Patrizia Gasponi  in  
www.preg.audio.org 



Edi.S.I.  29

consolazione e affetto, per apprezzare il non essere ed agire da soli, anche in una vita dedicata 
totalmente a Dio e che ha scelto di non costruirsi una famiglia propria, degli affetti esclusivi. 
Signore, aiutaci a vivere con intensità ogni tipo di relazione che costruiamo con le persone. I vincoli 
di sangue ci sollecitano immediatamente all'impegno, all'affetto, alla dedizione. I vincoli in Cristo 
Gesù a volte sono più aridi, ma non chiedono meno amore, meno responsabilità. Che le nostre 
comunità siano luoghi di ben vivere, di lavoro fecondo, di creatività coraggiosa. 
Ecco la voce della liturgia  (dai «Discorsi» di san Gregorio Nazianzeno, vescovo, ufficio di letture 
del giorno) : Allora non solo io mi sentivo preso da venerazione verso il mio grande Basilio per la 
serietà dei suoi costumi e per la maturità e saggezza dei suoi discorsi inducevo a fare altrettanto 
anche altri che ancora non lo conoscevano. Molti però già lo stimavano grandemente, avendolo 
ben conosciuto e ascoltato in precedenza. 
Che cosa ne seguiva? Che quasi lui solo, fra tutti coloro che per studio arrivavano ad Atene, era 
considerato fuori dell'ordine comune, avendo raggiunto una stima che lo metteva ben al di sopra 
dei semplici discepoli. Questo l'inizio della nostra amicizia; di qui l'incentivo al nostro stretto 
rapporto; così ci sentimmo presi da mutuo affetto. 
 
● Giovanni traduce con un unico verbo, “rimanere”, l’essere figli di Dio, in Cristo. Rimanere per lui 
significa acquisire la consapevolezza delle responsabilità e delle possibilità che conseguono da 
questa nuova condizione. Rimanere significa aver trovato il proprio posto. Rimanere è il contrario 
di scappare. È segno dell’aver raggiunto una stabilità di relazione con le persone in quel contesto. 
E quelle relazioni si fanno impegnative e feconde. Rimanere è stare nell’amore. Allora, bugiardo 
nei confronti della verità, è ogni uomo che nega Gesù Salvatore mandato dal Padre per amore. 
Questi è l’anticristo: colui che nega il Padre ed il Figlio. Colui che non riconosce in Cristo colui che 
è stato mandato dal cielo, nega con ciò Dio Padre e Dio Figlio. Chi nega il Figlio neppure ha il 
Padre, chi confessa il Figlio ha anche il Padre. Credere in Cristo esige riconoscere non solo quello 
che ha operato e fatto, ma innanzitutto quello che ha detto di sé stesso, quando si è dichiarato 
Figlio di Dio e Salvatore dell’umanità. In modo pressante Giovanni comanda di rimanere 
nell’integrità dell’annuncio, in ciò che è stato udito dall’inizio, in ciò che è uscito dalla bocca degli 
apostoli. Allora bisogna andare e riandare continuamente alla Parola così come è custodita e 
tramandata dalla Chiesa, ma con cuore nuovo e disposto ad ascoltare il sussurrare dello Spirito tra 
le pieghe della storia. Perché la promessa del Cristo è promessa preziosa, promessa di vita, e di 
vita eterna! La vita, per sempre. Forti dell’unzione ricevuta in Cristo, dono indelebile, perché Dio 
non cancella le proprie promesse d’amore, rimaniamo fiduciosi nell’ascolto dell’unica Parola che è 
verità, in attesa del suo ritorno.   
.______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura  :  Vangelo secondo  Giovanni  1,  19   -   28   
Questa è la testimonianza di Giovanni, quando i Giudei gli inviarono da Gerusalemme sacerdoti e 
levìti a interrogarlo: «Tu, chi sei?». Egli confessò e non negò. Confessò: «Io non sono il Cristo». 
Allora gli chiesero: «Chi sei, dunque? Sei tu Elìa?». «Non lo sono», disse. «Sei tu il profeta?». 
«No», rispose. Gli dissero allora: «Chi sei? Perché possiamo dare una risposta a coloro che ci 
hanno mandato. Che cosa dici di te stesso?». Rispose: «Io sono voce di uno che grida nel deserto: 
Rendete diritta la via del Signore, come disse il profeta Isaìa». Quelli che erano stati inviati 
venivano dai farisei. Essi lo interrogarono e gli dissero: «Perché dunque tu battezzi, se non sei il 
Cristo, né Elìa, né il profeta?». Giovanni rispose loro: «Io battezzo nell'acqua. In mezzo a voi sta 
uno che voi non conoscete, colui che viene dopo di me: a lui io non sono degno di slegare il laccio 
del sandalo». Questo avvenne in Betània, al di là del Giordano, dove Giovanni stava battezzando. 
 
5) Riflessione  12 sul Vangelo secondo Giovanni  1,  19   -   28   
●. «Gli dissero dunque: "Chi sei? Perché possiamo dare una risposta a coloro che ci hanno 
mandato. Che cosa dici di te stesso?". Rispose: "Io sono voce di uno che grida nel deserto: 
Preparate la via del Signore, come disse il profeta Isaia"». (Gv 1, 22-23) - Come vivere questa 
Parola? 

                                                 
12  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio - don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com  - Padre Lino Pedron  -  Carmelitani 



Edi.S.I.  30

Coloro che interrogano Giovanni sono della setta dei farisei e sono curiosi di sapere chi è 
quell'uomo che battezza nel Giordano. La loro indagine sembra non trovare subito risposta. 
Giovanni non si spaccia per Elia o per qualsiasi altro profeta. E' semplicemente una voce, un dito 
teso verso l'Agnello. Un grido nel deserto dell'indifferenza. Una segnaletica umana che invita a 
preparare la via del Signore. Tutta la sua persona è tesa verso uno più grande di lui a cui non è 
degno di allacciare i sandali. Quindi nessuna smagliatura egocentrica nel suo identikit. Sarà poi 
Gesù che lo rivelerà nel suo essere profondo e unico: "Il più grande tra i nati di donna". 
Signore Gesù, concedimi l'umiltà operosa di Giovanni. Aiutami ad ascoltare la sua voce che grida 
nel deserto delle mie distrazioni. Soccorrimi nel preparare ogni giorno la strada che conduce a te. 
Ecco la voce di un pensatore R. Guardini : Uno dei paradossi più profondi della vita consiste nel 
fatto che un uomo diventi tanto più pienamente se stesso quanto meno pensa a se stesso. 
 
● Non dobbiamo avere paura del nostro buio. Anche la luna non ha nessuna luce, eppure il sole la 
illumina. Giovanni è un testimone di luce non perchè ha una qualche luce in sè, ma perchè si 
lascia illuminare dalla Luce vera, Cristo. Ognuno di noi deve ricordarsi che si diventa testimoni non 
il giorno in cui ci si sbarazza di tutte le nostre tenebre, ma il giorno in cui si permette all'Amore di 
Dio di raggiungerci "nelle" nostre tenebre. Non c'è tenebra che l'Amore di Dio non possa 
rischiarare! E' questa la radice della nostra gioia. 
 
● Per comprendere bene la testimonianza di Giovanni Battista, bisogna chiarire cosa significa il 
termine "giudei". Nel linguaggio del Vangelo di Giovanni, essi sono i capi religiosi che entrano in 
polemica con Gesù, sono gli avversari di Gesù e di Giovanni Battista, sono i rappresentanti del 
mondo che non crede. Essi vanno distinti dagli "israeliti", che sono invece quelli che ascoltano la 
parola di Gesù (cfr Gv 1,47) e sono i "poveri di Dio", il "resto d'Israele" che attende il Messia. 
La delegazione, composta da persone autorevoli, come sacerdoti e leviti, pone al Battista la 
fondamentale domanda della sua identità: "Tu chi sei?". Giovanni confessa con schiettezza di non 
essere il Cristo, il Salvatore atteso da Israele. 
A questa prima risposta negativa seguono altre domande degli inviati: "Chi sei allora, sei 
Elia?...Sei tu il profeta?" ( v.21). Il Battista risponde con prontezza e decisione anche a queste 
domande. Egli non è Elia o il Profeta, personaggi attesi per il tempo messianico. 
Il disorientamento dei suoi interlocutori è grande. Agli inviati, che ancora una volta cercano una 
spiegazione sulla sua identità, presenta se stesso con le parole di Isaia: "Voce di uno che grida nel 
deserto" (v.23), e prepara la via al Cristo, vera salvezza. 
Egli è la voce che invita a ritornare nel deserto per preparare spiritualmente il cammino al Messia. 
Egli non richiama l'attenzione su di sé, ma su colui che sta per arrivare. 
I giudei, però, non sono soddisfatti delle sue risposte e gli domandano ancora: "Perché dunque 
battezzi, se tu non sei il Cristo, né Elia, né il Profeta?" (v.24). Ed egli con la sua precisa risposta 
giustifica il suo operato e la sua missione: "Io battezzo con acqua" (v.26). Giovanni pratica questo 
rito perché ogni uomo si disponga ad accogliere la rivelazione del salvatore d'Israele. 
La definitiva conferma che egli non è il Messia, Giovanni la dà ai suoi interlocutori dicendo che il 
Cristo è già presente in mezzo al popolo. Egli non accosta la sua persona a quella del Salvatore 
per fare un confronto, ma solo per mettere in risalto la grandezza e la dignità del Cristo. La sua vita 
ha dimensioni di eternità e Giovanni non è degno di rendergli il più umile dei servizi, come quello di 
slacciare i sandali, che pure era un compito riservato agli schiavi. 
La subordinazione del Battista a Gesù è totale. Con la parola e con la vita egli offre al Messia una 
testimonianza che cerca di suscitare la fede di tutti verso il grande sconosciuto che vive tra gli 
uomini e che essi non conoscono. La sua umiltà e la sua fedeltà sono esemplari: egli allontana 
sempre più l'attenzione e lo sguardo da sé per orientare tutti verso il suo Signore. 
 
● Il vangelo di oggi parla della testimonianza di Giovanni Battista. I giudei mandarono "sacerdoti e 
leviti" ad interrogarlo. Allo stesso modo, alcuni anni dopo, manderanno persone a controllare 
l'attività di Gesù (Mc 3,22). C'è una somiglianza molto grande tra le risposte della gente nei 
riguardi di Gesù e le domande che le autorità rivolgono a Giovanni. Gesù chiede ai discepoli: "Chi 
dice la gente che io sono?" Loro rispondono: "Elia, Giovanni Battista, Geremia, uno dei profeti" (cf. 
Mc 8,27-28). Le autorità rivolgono le stesse domande a Gesù: "Sei tu il Messia, o Elia, il profeta?" 
Giovanni risponde citando il profeta Isaia: "Io sono una voce che grida nel deserto: preparate il 



Edi.S.I.  31

cammino al Signore". Gli altri tre vangeli contengono la stessa affermazione nei riguardi di 
Giovanni: lui non è il Messia, ma è venuto a preparare la venuta del messia (cf. Mc 1,3; Mt 3,3; Lc 
3,4). Tutti e quattro i vangeli prestano molta attenzione all'attività ed alla testimonianza di Giovanni 
Battista. Qual'è il motivo di questa insistenza da parte loro nel dire che Giovanni non è il Messia? 
 
● Giovanni Battista fu messo a morte da Erode attorno all'anno 30. Ma fino alla fine del primo 
secolo, epoca in cui fu scritto il Quarto Vangelo, Giovanni continuava ad essere considerato un 
leader tra i giudei. Ed anche dopo la sua morte, il ricordo di Giovanni continuava ad esercitare un 
forte influsso nel vissuto della fede della gente. Era considerato un profeta (Mc 11,32). Era il primo 
grande profeta che apparve dopo secoli di assenza dei profeti. Molti lo consideravano il Messia. 
Quando negli anni 50, Paolo passò per Efeso, in Asia Minore, incontrò un gruppo di persone che 
erano state battezzate con il battesimo di Giovanni (cf. At 19,1-4). Per questo, era importante 
divulgare la testimonianza dello stesso Giovanni Battista, dicendo che non era il Messia ed 
indicare invece Gesù come il Messia. E così, Giovanni stesso contribuisce ad irradiare meglio la 
Buona Notizia di Gesù. 
 
● "Come mai tu battezzi se non sei né il Messia, né Elia, né il profeta?" La risposta di Giovanni è 
un'altra affermazione con la quale indica che Gesù è il Messia: "Io battezzo con acqua, ma in 
mezzo a voi sta uno che voi non conoscete, uno che viene dopo di me, al quale io non son degno 
di sciogliere il legaccio del sandalo". E un poco più avanti (Gv 1,33), Giovanni fa allusione alle 
profezie che annunciavano l'effusione dello Spirito per i tempi messianici: "Colui sul quale vedrete 
scendere lo Spirito e posarsi su di lui, costui battezza con lo Spirito Santo" (cf. Is 11,1-9; Ez 36,25-
27; Gioele 3,1-2). 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- Perchè la Chiesa, che ha il compito di conservare e di trasmettere il patrimonio della fede, 
accolga e valorizzi i germi dello Spirito presenti nel mondo. Preghiamo ? 
- Perchè le leggi della comunità civile siano ispirate al grande amore del Padre, che vuole la gioia 
e la salvezza di tutti gli uomini. Preghiamo ? 
- Perchè ogni azione dell'uomo contribuisca a preparare la venuta del Signore, principio e fine di 
ogni cosa. Preghiamo ? 
- Perchè le comunità cristiane siano inserite pienamente nella storia come fermento dello Spirito, 
che porta tutto a compimento. Preghiamo ? 
- Perchè questa eucaristia ci porti a una conoscenza più vera del Cristo fatto uomo, per 
testimoniare al mondo la nostra speranza. Preghiamo ? 
- Per i catechisti che preparano i ragazzi all'incontro con il Cristo. Preghiamo ? 
- Per coloro che agiscono e parlano contro il Cristo. Preghiamo ? 
- Hai avuto nella tua vita qualche Giovanni Battista che ha preparato in te il cammino per 
accogliere Gesù? 
- Giovanni fu umile. Non si fece più grande di quello che era in realtà: tu sei stato battista per 
qualcuno? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  32

7) Preghiera finale :  Salmo  97 
Tutta la terra ha veduto la salvezza del Signore. 
 
Cantate al Signore un canto nuovo, 
perché ha compiuto meraviglie. 
Gli ha dato vittoria la sua destra 
e il suo braccio santo. 
 
Il Signore ha fatto conoscere la sua salvezza, 
agli occhi delle genti ha rivelato la sua giustizia. 
Egli si è ricordato del suo amore, 
della sua fedeltà alla casa d'Israele. 
 
Tutti i confini della terra hanno veduto 
la vittoria del nostro Dio. 
Acclami il Signore tutta la terra, 
gridate, esultate, cantate inni! 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  33

Lectio del sabato   3  gennaio  2026 

 
Sabato Feria propria   (Anno A) 
Lectio : 1 Lettera di Giovanni   2,  29  -  3,  6 
            Giovanni  1,  29  -  34   
 
 
1) Preghiera  
O Dio, tu hai voluto che l'umanità del Salvatore, nella sua mirabile nascita dalla Vergine Maria, non 
fosse sottoposta alla comune eredita� dei nostri padri: fa' che, liberati dal contagio dell'antico male, 
possiamo anche noi far parte della nuova creazione, iniziata da Cristo tuo Figlio. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1 Lettera di Giovanni   2,  29  -  3,  6 
Figlioli, se sapete che Dio è giusto, sappiate anche che chiunque opera la giustizia, è stato 
generato da lui. Vedete quale grande amore ci ha dato il Padre per essere chiamati figli di Dio, e lo 
siamo realmente! Per questo il mondo non ci conosce: perché non ha conosciuto lui. 
Carissimi, noi fin d'ora siamo figli di Dio, ma ciò che saremo non è stato ancora rivelato. Sappiamo 
però che quando egli si sarà manifestato, noi saremo simili a lui, perché lo vedremo così come egli 
è. Chiunque ha questa speranza in lui, purifica se stesso, come egli è puro. Chiunque commette il 
peccato, commette anche l'iniquità, perché il peccato è l'iniquità. Voi sapete che egli si manifestò 
per togliere i peccati e che in lui non vi è peccato. Chiunque rimane in lui non pecca; chiunque 
pecca non l'ha visto né l'ha conosciuto. 
 
3) Riflessione 13  su 1 Lettera di Giovanni   2,  29  -  3,  6 
● «Figlioli, se sapete che Dio è giusto, sappiate anche che chiunque opera la giustizia, è stato 
generato da lui». (1GV 2, 29) - Come vivere questa Parola? 
Il nuovo testamento riscrive il significato di tante parole e di tante dimensioni del vivere 
dell'umanità. Una di questa è la giustizia. Deve essere stato sconcertante per la prima comunità 
cristiana vivere le nuove dimensioni della giustizia delineate da Gesù. 
La giustizia del buon ebreo nasceva dall'aver meditato e interpretato la rivelazione di Yahweh. 
Culmine la consegna del decalogo: quelle 10 parole marcavano un confine per cui era possibile 
dire giusto e sbagliato. Da lì l'esperienza del popolo e il progressivo rivelarsi di Dio aveva 
permesso di articolare ulteriori precetti: nella Torah sono decine le pagine legate alla legge di 
santità, ai codici che permettono di capire come vivere nella giustizia, senza deroghe. 
Gesù viene e solo per come nasce obbliga a rimettere tutto in discussione. Il suo concepimento è 
motivo di preoccupazione per Maria, ma lei velocemente entra nella nuova logica e la presenza 
dello Spirito la tranquillizza che quella è opera di Dio. Più complessa la reazione di Giuseppe che 
si sperimenta fidanzato-marito tradito e con passaggi più complessi arriva ad un senso nuovo di 
giustizia che gli permette di accogliere il bambino e con lui la novità di DIO. Tutta la predicazione e 
l'agire di Gesù sono provocazioni alla giustizia così come concepita da Israele: guarigioni e altri 
lavori in giorno di sabato, condanne non più eseguite, purificazioni e misure preventive all'impurità 
non più rispettate. Lo stesso Giovanni Battista ha bisogno di conferme che quello era veramente il 
Messia. 
Signore, la tua giustizia va a braccetto con la pace. Non è distanza, non è giudizio. È dinamica 
verso una nuova armonia, è espressione di misericordia e di verità insieme. Aiutaci ad essere 
giusti nel tuo nome, secondo la tua parola, secondo il tuo cuore. 
Ecco la voce della scrittura  (PS 84) :  
Signore sei stato buono con la tua terra... 
Misericordia e verità si incontreranno 
Giustizia e pace di baceranno. 
 
 

                                                 
13  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio – Patrizia Gasponi  in 
www.preg.audio.org 



Edi.S.I.  34

● Dopo aver ricordato che il segno della comunione con Dio è l’adesione alla verità del vangelo, 
Giovanni aggiunge ora che segno particolare della comunione è la giustizia. Gesù è il Giusto per 
eccellenza e i suoi seguaci devono rimanere in Lui per essere sereni quando egli si manifesterà 
alla fine dei tempi, per instaurare il Regno di Dio. È osservando la giustizia divina che si capisce il 
senso, la direzione e l’ampiezza della giustizia che a nostra volta dobbiamo attuare. Per sapere in 
che modo il Signore è giusto occorre guardare la croce di Gesù: la giustizia di Dio ha l’estensione 
e la forza dell’amore gratuito e universale. Giusto è allora chi non si accontenta del semplice 
equilibrio del “dare e avere”, ma cerca di agire in maniera corrispondente alla sua unione con 
Cristo. Nel suo vangelo Giovanni afferma che l’amore di Dio si è manifestato nel dono del Figlio 
unigenito. Ora va oltre, asserendo che il grande dono di Dio si rivela anche nel fatto che Egli ha 
reso gli uomini suoi figli. «Lo siamo realmente!», esclama, e subito dopo aggiunge: «Per questo il 
mondo non ci conosce: perché non ha conosciuto lui». L’ostilità contro Gesù si ripercuoterà infatti 
contro gli stessi cristiani. «Carissimi, noi fin d’ora siamo figli di Dio, ma ciò che saremo non è stato 
ancora rivelato. Sappiamo però che quando egli si sarà manifestato, noi saremo simili a lui, perché 
lo vedremo così come egli è». Già al presente i cristiani vivono nella certezza di essere amati da 
Dio come figli carissimi, ma vi sarà un evento, la venuta di Cristo nella gloria, che svelerà 
pienamente il loro vero essere e potranno così vedere Dio faccia a faccia. Nell’oggi del cristiano 
c’è posto solo per il desiderio. Sant’Agostino dice, però, che con l’attesa Dio allarga il desiderio, col 
desiderio allarga l’animo e dilatandolo lo rende più capiente. Una sorta di allenamento, di 
preparazione, che abilita il cuore all’incontro con Dio. E il futuro di una “patria beata” si prepara nel 
coltivare giorno per giorno la speranza e la rettitudine della coscienza con una lotta serrata al 
peccato diventando puri come Cristo è puro. Se si è figli di Dio occorre rompere con il peccato e 
praticare la giustizia. Giovanni sa bene che nessuno, nella propria fragilità, può ritenersi esente dal 
peccare. E infatti non sta parlando delle singole cadute, ma del peccato radicale, del lucido rifiuto 
di Dio e della sua Parola, della chiusura del cuore alla fede in Cristo. È grazie a Cristo che è data 
la possibilità agli uomini di estirpare alla radice il peccato, a patto che essi rimangano con Lui e in 
Lui. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  Vangelo secondo  Giovanni  1,  29  -  34   
In quel tempo, Giovanni, vedendo Gesù venire verso di lui, disse: «Ecco l'agnello di Dio, colui che 
toglie il peccato del mondo! Egli è colui del quale ho detto: "Dopo di me viene un uomo che è 
avanti a me, perché era prima di me". Io non lo conoscevo, ma sono venuto a battezzare 
nell'acqua, perché egli fosse manifestato a Israele». Giovanni testimoniò dicendo: «Ho 
contemplato lo Spirito discendere come una colomba dal cielo e rimanere su di lui. Io non lo 
conoscevo, ma proprio colui che mi ha inviato a battezzare nell'acqua mi disse: "Colui sul quale 
vedrai discendere e rimanere lo Spirito, è lui che battezza nello Spirito Santo". E io ho visto e ho 
testimoniato che questi è il Figlio di Dio». 
 
5) Riflessione 14  sul Vangelo secondo  Giovanni  1,  29  -  34  
● Nel brano del vangelo di ieri, si è visto Giovanni Battista farsi testimone di una persona, una 
persona non ancora nota, ma che ben presto sarebbe stata riconosciuta. 
Nel brano di oggi, si vede il messaggero di Dio riconoscere Gesù nascosto tra la folla. Giovanni 
Battista, facendo segno col braccio alzato profeticamente, lo indica e grida: "Ecco l'agnello di Dio, 
ecco colui che toglie il peccato del mondo!... Ho visto lo Spirito scendere come una colomba dal 
cielo e posarsi su di lui. Io non lo conoscevo, ma chi mi ha inviato a battezzare con acqua, mi 
aveva detto: L'uomo sul quale vedrai scendere e rimanere lo Spirito è colui che battezza in Spirito 
Santo. E io ho visto e ho reso testimonianza che questi è il Figlio di Dio". 
Giovanni Battista dà questa decisa testimonianza per convincere gli uomini che Gesù è colui che 
"era prima", il Servo sofferente di Isaia, la realizzazione dell'attesa apocalittica degli ebrei 
simbolizzata dall'Agnello Pasquale. 
 

                                                 
14  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  don Luigi Maria Epicoco  in  www.fededuepuntozero.com  - Padre 
Lino Pedron - PAPA FRANCESCO – ANGELUS - Piazza San Pietro - Domenica, 15 gennaio 2017  in  
www.vatican.va 



Edi.S.I.  35

● “Io non lo conoscevo; ma appunto perché egli sia manifestato a Israele, io sono venuto a 
battezzare in acqua”.  Continua la grande testimonianza di Giovanni Battista su Gesù. Questa 
volta ci lascia un dettaglio che non dobbiamo assolutamente trascurare: “io non lo conoscevo”. 
Giovanni ci indica così che la via della ricerca di Dio non è una via che parte da ciò che si conosce, 
da ciò che si pensa di aver capito, da risposte preconfezionate, ma esattamente dal contrario. La 
via che ci conduce a Dio è innanzitutto una profonda disponibilità del cuore a mettersi in cammino 
verso un Mistero che non si conosce ma che si desidera con tutto il cuore incontrare, conoscere, 
fissare, guardare negli occhi. Tutta la vita del Battista è stato annunciare Qualcuno che ha dovuto 
imparare anche lui a riconoscere dopo averlo incontrato. Questo atteggiamento è esattamente il 
contrario dell’atteggiamento dell’indottrinamento. La stessa parola suggerisce qualcosa di 
negativo, perché indottrinare significa “mettere addosso una dottrina”, imparare una risposta senza 
capire il legame profondo con me stesso e con la realtà. Chi cerca Dio in risposte preconfezionate 
è sicuro che non lo troverà. Per trovare Dio bisogna mettersi in cammino verso un Mistero che 
detta Egli stesso le regole. È ascoltare Dio che ci parla nel cuore, e che se usa una dottrina è per 
indicarci una direzione e non per chiudere un viaggio. Nella fede non si dice mai “è così punto e 
basta!”, al massimo si dice “è lì, guarda!”. La dottrina cristiana è indicativa non esaustiva: indica 
qualcosa senza mai esaurirla in una formula chiusa. Per questo la Chiesa stessa tenta di ridire 
continuamente la stessa cosa affinché non si perda mai il principio vitale di ciò che indica a scapito 
di ciò che dice. Questo molto spesso ci spaventa perché pensiamo che la certezza viene da cose 
che rimangono sempre uguali: ma la cosa che rimane sempre uguale è la sostanza, mentre è la 
forma che cambia, e lo fa non per moda ma per salvare la verità della sostanza. 
 
● Il mistero della persona sconosciuta che deve venire dopo il Battista, viene svelato solo "il giorno 
dopo" (v. 29), quando gli inviati ufficiali dei giudei erano scomparsi dalla scena. 
Giovanni, concentrandosi tutto su Gesù che gli veniva incontro, esclama: "Ecco l'Agnello di Dio 
che toglie il peccato del mondo" (v. 29). 
L'evangelista Giovanni, richiamandosi ai brani del "Servo sofferente di Dio", l'Innocente che porta 
su di sé il peccato dell'umanità (cfr Is 42,1-4; 52, 3-53, 12), presenta Gesù come l'Agnello-Servo 
che toglie le colpe degli uomini con la sua parola e con la sua verità e l'Agnello pasquale che 
comunica loro la vita nuova con la sua sofferenza e la sua morte in croce (cfr Es 12,1-28; 1Gv 1,7). 
Con l'espressione "il peccato del mondo", Giovanni non intende tanto un peccato particolare e 
neppure la totalità dei peccati, ma quella mentalità sbagliata del mondo che si oppone a Dio e che 
costituisce la causa di ogni peccato e del rifiuto di Dio. Di conseguenza, il Cristo non assumerà la 
funzione del Messia politico trionfatore, ma quella del Messia umile e sofferente, che non 
conoscerà successi e non sarà capito dagli uomini. 
Gesù è dunque il personaggio sconosciuto di cui ha parlato il Battista (Gv 1,26). Egli è superiore a 
lui perché esisteva prima di lui: la sua preesistenza divina è fuori del tempo e dello spazio. Se per i 
sinottici la superiorità di Gesù sul Battista si manifestava in una potenza più grande (cfr Mc 1,6; Mt 
3,11; Lc 3,16), per Giovanni sta nella sua condizione divina. 
Il mistero del Figlio di Dio è svelato al Battista quando Gesù viene al Giordano. Giovanni proclama 
pubblicamente il modo con il quale ha visto lo Spirito Santo scendere sul Messia. Il segno che 
convalida tale messianicità sta nel fatto che egli vede lo Spirito "scendere dal cielo come colomba" 
(v,32). La colomba indica Israele. Lo Spirito che scende sotto forma di colomba è il simbolo 
dell'annuncio della nascita del nuovo Israele di Dio, che inizia con Gesù. 
Lo Spirito scende su Gesù, lo riempie e vi rimane, impossessandosi di lui, come dono di Dio in 
modo pieno e stabile (cfr Is 11,2-3). Egli diviene così la nuova dimora di Dio, il Tempio dello 
Spirito, fonte perenne di salvezza per tutti i discepoli (cfr Gv 3,24). 
Il battesimo "nell'acqua" dato dal Battista, a confronto con quello "nello Spirito" dato da Gesù è 
solo la preparazione a riconoscere colui che comunica lo Spirito. 
La testimonianza storica del Battista ha lo scopo di far sbocciare la fede del discepolo nella 
persona di Gesù. Essa raggiunge il suo vertice nella proclamazione che Gesù è l'"eletto di Dio". 
Con lo Spirito che scende dal cielo sul Figlio dell'uomo, è iniziato il cammino dell'umanità nel suo 
ritorno al Padre, è cominciata la creazione del nuovo Israele. 
 
 
 



Edi.S.I.  36

● Ecco le parole di Papa Francesco. 
 
Cari fratelli e sorelle, buongiorno! 
 
Al centro del Vangelo di oggi (Gv 1,29-34) c’è questa parola di Giovanni il Battista: «Ecco l’agnello 
di Dio, colui che toglie il peccato del mondo!» (v. 29). Una parola accompagnata dallo sguardo e 
dal gesto della mano che indicano Lui, Gesù. 
 
Immaginiamo la scena. Siamo sulla riva del fiume Giordano. Giovanni sta battezzando; c’è tanta 
gente, uomini e donne di varie età, venuti lì, al fiume, per ricevere il battesimo dalle mani di 
quell’uomo che a molti ricordava Elia, il grande profeta che nove secoli prima aveva purificato gli 
israeliti dall’idolatria e li aveva ricondotti alla vera fede nel Dio dell’alleanza, il Dio di Abramo, di 
Isacco e di Giacobbe. 
 
Giovanni predica che il regno dei cieli è vicino, che il Messia sta per manifestarsi e bisogna 
prepararsi, convertirsi e comportarsi con giustizia; e si mette a battezzare nel Giordano per dare al 
popolo un mezzo concreto di penitenza (cfr Mt 3,1-6). Questa gente veniva per pentirsi dei propri 
peccati, per fare penitenza, per ricominciare la vita. Lui sa, Giovanni sa che il Messia, il 
Consacrato del Signore è ormai vicino, e il segno per riconoscerlo sarà che su di Lui si poserà lo 
Spirito Santo; infatti Lui porterà il vero battesimo, il battesimo nello Spirito Santo (cfr Gv 1,33). 
 
Ed ecco il momento arriva: Gesù si presenta sulla riva del fiume, in mezzo alla gente, ai peccatori 
– come tutti noi –. E’ il suo primo atto pubblico, la prima cosa che fa quando lascia la casa di 
Nazaret, a trent’anni: scende in Giudea, va al Giordano e si fa battezzare da Giovanni. Sappiamo 
che cosa succede – lo abbiamo celebrato domenica scorsa –: su Gesù scende lo Spirito Santo in 
forma come di colomba e la voce del Padre lo proclama Figlio prediletto (cfr Mt 3,16-17). E’ il 
segno che Giovanni aspettava. E’ Lui! Gesù è il Messia. Giovanni è sconcertato, perché si è 
manifestato in un modo impensabile: in mezzo ai peccatori, battezzato come loro, anzi, per loro. 
Ma lo Spirito illumina Giovanni e gli fa capire che così si compie la giustizia di Dio, si compie il suo 
disegno di salvezza: Gesù è il Messia, il Re d’Israele, ma non con la potenza di questo mondo, 
bensì come Agnello di Dio, che prende su di sé e toglie il peccato del mondo. 
 
Così Giovanni lo indica alla gente e ai suoi discepoli. Perché Giovanni aveva una numerosa 
cerchia di discepoli, che lo avevano scelto come guida spirituale, e proprio alcuni di loro 
diventeranno i primi discepoli di Gesù. Conosciamo bene i loro nomi: Simone, detto poi Pietro, suo 
fratello Andrea, Giacomo e suo fratello Giovanni. Tutti pescatori; tutti galilei, come Gesù. 
 
Cari fratelli e sorelle, perché ci siamo soffermati a lungo su questa scena? Perché è decisiva! Non 
è un aneddoto. E’ un fatto storico decisivo! Questa scena è decisiva per la nostra fede; ed è 
decisiva anche per la missione della Chiesa. La Chiesa, in ogni tempo, è chiamata a fare quello 
che fece Giovanni il Battista, indicare Gesù alla gente dicendo: «Ecco l’Agnello di Dio, colui che 
toglie il peccato del mondo!». Lui è l’unico Salvatore! Lui è il Signore, umile, in mezzo ai peccatori, 
ma è Lui, Lui: non è un altro, potente, che viene; no, no, è Lui! 
 
E queste sono le parole che noi sacerdoti ripetiamo ogni giorno, durante la Messa, quando 
presentiamo al popolo il pane e il vino diventati il Corpo e il Sangue di Cristo. Questo gesto 
liturgico rappresenta tutta la missione della Chiesa, la quale non annuncia sé stessa. Guai, guai 
quando la Chiesa annuncia se stessa; perde la bussola, non sa dove va! La Chiesa annuncia 
Cristo; non porta sé stessa, porta Cristo. Perché è Lui e solo Lui che salva il suo popolo dal 
peccato, lo libera e lo guida alla terra della vera libertà.    
 
La Vergine Maria, Madre dell’Agnello di Dio, ci aiuti a credere in Lui e a seguirlo. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
 



Edi.S.I.  37

6) Per un confronto personale 
- Per il papa, i vescovi e tutti i pastori: nel servizio al popolo di Dio siano messaggeri instancabili 
della verità e testimoni coraggiosi della pace. Preghiamo ? 
- Per coloro che hanno responsabilità politiche, educative, sociali: sappiano progettare e costruire 
la vera pace, garanzia di vita fraterna. Preghiamo ? 
- Per le famiglie: realizzino al loro interno il modello di una umanità riconciliata nell'amore e irradino 
intorno a se� lo spirito del Vangelo. Preghiamo ? 
- Per le vittime della violenza, per i perseguitati, gli emarginati, gli oppressi: sia rispettata la loro 
dignità di uomini liberi e sia onorata in loro l'immagine del Figlio di Dio fatto uomo. Preghiamo ? 
- Per tutti noi: riconosciamo i continui benefici che il Signore ci ha concesso nell'anno trascorso, 
specialmente l'inestimabile dono della presenza del suo Figlio in mezzo a noi. Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera finale : Salmo  97 
Tutta la terra ha veduto la salvezza del Signore. 
 
Cantate al Signore un canto nuovo, 
perché ha compiuto meraviglie. 
Gli ha dato vittoria la sua destra 
e il suo braccio santo. 
 
Tutti i confini della terra hanno veduto 
la vittoria del nostro Dio. 
Acclami il Signore tutta la terra, 
gridate, esultate, cantate inni! 
 
Cantate inni al Signore con la cetra, 
con la cetra e al suono di strumenti a corde; 
con le trombe e al suono del corno 
acclamate davanti al re, il Signore. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  38

Indice 

 
 
Lectio della domenica   28   dicembre  2025 ................................................................................... 2 

Lectio del lunedì   29  dicembre  2025............................................................................................. 8 

Lectio del martedì  30  dicembre  2025 ......................................................................................... 13 

Lectio del mercoledì   31  dicembre  2025..................................................................................... 18 

Lectio del giovedì   1   gennaio   2026........................................................................................... 23 

Lectio del venerdì   2   gennaio  2026 ........................................................................................... 28 

Lectio del sabato   3  gennaio  2026.............................................................................................. 33 

Indice ............................................................................................................................................ 38 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

www.edisi.eu 


